

مترجم: جابر رضواني





**آو جُملًا أِفللللِوْر اللَّهِ اللَّهِ** (جلد ينجم)

مولك : على بن ابراهيم قمى ناشر : انتشارات بني الزّهواء (منيه السلام)

لیتوگرافی ، چاپ و صحافی : سیحان / جزایری

شمارگان : ۲۰۰۰ دوره

نوبت چاپ ؛ اوّل ۱۳۸۸

قیمت : ۶۲۰۰ تومان شابک : ۴- ۱۱ – ۵۰۵۲ – ۶۰۰ – ۹۷۸

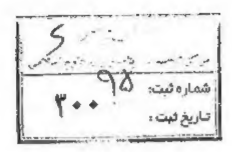
شابک دوره: ۷ - ۱۰ - ۲۵۰۵ - ۶۰۰ - ۹۷۸

بني الزّهراء (٣٥٠)

چاپ و نشر و توزیع دفتر مرکزی :

قم ، میدان شهداء ، خیایان مملّم، بعد از اداره برق، طبقه غوقاتی چاپ وفا تلفن: ۷۷۲۱۷۵۲ - ۷۷۲۲۲۲۰۵ ۲۵۱۰-۲۵۱

سراه: ۱۳۱۸ (۱۲۲۵) ۹ دوزایری) -۱۵۲۷۴۴۱۰ (سیس)







| پیشگفتار                                                  |
|-----------------------------------------------------------|
| تفسير سورة نجم                                            |
| ۵۳ - سورهٔ نجم در مکه نازل شده و دارای ۶۲ آیه است۱۷       |
| حضرت على النَّالِجُ با بيامبر تَلَالُكُ ور هفت جا بود     |
| وزارت على للسلِّلِ در آسمانها نوشته شده است٢٥             |
| شهر بصره۲۲                                                |
| Congression of the                                        |
| تقسير سورة قمر                                            |
| ۵۳ – سورهٔ قمر در مکه نازل شده و دارای ۵۵ آیه است ۳۵      |
| معجزة شق القمر                                            |
| تقسير سورة الرحمن                                         |
| ۵۵ - سورهٔ الرحمن در مدینه نازل شده و دارای ۷۸ آیه است ۴۷ |
| تقسير سورة واقعه                                          |
| ۵۶ – سورهٔ واقعه در مکه نازل شده و دارای ۹۶ آیه است۲۱     |

| مهٔ تفسیر قمی /ج ۵ | ترچ                                    | ۶                 |
|--------------------|----------------------------------------|-------------------|
| ۶۴                 | و على الله و حمزه و جعفر               | فضيلت پيامبر الله |
|                    | تفسير سورة حديد                        |                   |
| ٧٥                 | در مدینه نازل شده و دارای ۲۹ آیه است   | ۵۷ - سورهٔ حدید   |
| ۸۴ ۴۸              | و على بن الحسين طية                    | گفتگوی بین یزید   |
|                    | تفسير سورة مجادله                      |                   |
| AV                 | له در مدینه نازل شده و دارای ۲۲ آیه اس | ۵۸ – سورهٔ مجاد   |
|                    | ىلامىلام                               |                   |
|                    | راب بد دیدن                            |                   |
|                    | الله کسی دیگر به آن عمل نکرد           |                   |
|                    | تفسير سورة حشر                         |                   |
| ۵                  | ر در مدینه نازل شده و دارای ۲۳ آیه است | ٥٩ - سورة حشر     |
|                    |                                        | كوچ دادن بنيئظ    |
|                    | تفسير سورة ممتحته                      |                   |
| بیت۱۱۷             | منه در مدینه نازل شده و دارای ۱۳ آیه ا | ۶۰ - سورهٔ ممت    |
|                    | تفسير سورة صف                          |                   |
| ت                  | در مدینه نازل شده و دارای ۱۴ آیه اسم   | ۶۱ - سورة صف      |

| لب | مطا | إست | فهر |
|----|-----|-----|-----|
|    |     |     |     |

| حبعة | سورة | mudi |
|------|------|------|
|      | -33- |      |

| ست٧٢٧ | ١١ آيه ا | شده و دارای | مدينه نازل ن | جمعه در | ۶۲-سورة |
|-------|----------|-------------|--------------|---------|---------|
|-------|----------|-------------|--------------|---------|---------|

#### تفسير سورة منافقون

| مدینه نازل شده و دارای ۱۱ آیه است۱۴۵ | ۶۲-سورهٔ منافقون در |
|--------------------------------------|---------------------|
| 144                                  | سخن عبدالله بن أبي  |

#### تفسير سورة تغابن

| بدینه نازل شده و دارای ۱۸ آیه است۱۵۵ | ۶۲ – سورهٔ تغاین در ۱ |
|--------------------------------------|-----------------------|
|--------------------------------------|-----------------------|

#### تفسير سورة طلاق

| ነዖየ |     | <br>٠. | <br>. + |      | 1 | 1 | ب   | 4 | آب | 1   | ۲ | -   | 5 | را  | Į, | 1 | ı, | ð | L | زا | نا | 4 | 'n | L   | ار  | 1 | زز | U   | • | عورة | ٠. | - 9      | ٥  |
|-----|-----|--------|---------|------|---|---|-----|---|----|-----|---|-----|---|-----|----|---|----|---|---|----|----|---|----|-----|-----|---|----|-----|---|------|----|----------|----|
| 188 | * 1 | <br>   |         | <br> |   |   | # F |   |    | D ( |   | n e |   | 4.1 |    |   |    |   |   |    |    |   |    | 4 1 | • 4 |   |    | 0 6 | 4 | طلاق | ٠  | <u>ک</u> | _1 |

#### تفسير سورة ثمريم

| دینه نازل شده و دارای ۱۲ آیه است. ۱۷۳ | ۶۶ - سورهٔ تحریم در م   |
|---------------------------------------|-------------------------|
| به حفصه                               | راز گفتن بیامبر تایشی ب |

### تفسير سورة ملك

۶۷ - سورهٔ ملک در مکه نازل شده و دارای ۲۰ آیه است...... ۱۸۵

| تقسير سورة قلم                                              |
|-------------------------------------------------------------|
| ۶ – سورهٔ قلم در مکه نازل شده و دارای ۵۲ آیه است            |
| م چیست؟                                                     |
| ناه از رزق محروم میکندناه از رزق محروم میکند                |
| تفسير سورة الحاقه                                           |
| ۶ - سورهٔ الحاقه در مکه نازل شده و دارای ۵۲ آیه است ۲۰۹ ۲۰۹ |
| تفسير سورة معارج                                            |
| ۷ – سورهٔ معارج در مکه نازل شده و دارای ۲۴ آیه است۲۱۹       |
| تفسير سورة نوح                                              |
| ۷ سورهٔ نوح در مکه نازل شده و دارای ۲۸ آیه است. ۲۲۹ . ۲۲۹   |
| تفسير سورة جن                                               |
| ۷ – سررهٔ جن در مکه نازل شده و دارای ۲۸ آیه است۲۳۷          |
| تقسير سورة مزمل                                             |
| ۷ سورهٔ مزمل در مکه نازل شده و دارای ۲۰ آیه است۲۴۹          |
| تقسير سورة مدثر                                             |

۷۴ - سورهٔ مدثر در مکه نازل شده و دارای ۵۶ آیه است....۷۰۰ ۲۵۷

| 9       | فهرست مطالب                                           |
|---------|-------------------------------------------------------|
| Y&T     | رنگ به رنگ شدن کافران از شنیدن آیات قرآن              |
|         | تفسير سورة قيامت                                      |
| ۲۷۱     | ۷۵ - سورهٔ قیامت در مکه نازل شده و دارای ۴۰ آیه است   |
|         | تفسير سورة دهر (انسان)                                |
| آیه است | ۷۶ - سورهٔ دهر (انسان) در مدینه نازل شده و دارای ۳۱ آ |
|         | تفسير سورة مرسلات                                     |
| ىت ۴۸۹  | ۷۷ - سورهٔ مرسلات در مکه نازل شده و دارای ۵۰ آیه اس   |
|         | تفسير سورة نبأ                                        |
| Y4V     | ۷۸ - سورهٔ نبأ در مکه نازل شده و دارای ۴۱ آیه است     |
|         | تفسير سورة نازعات                                     |
| ۲۰۵     | ۷۹ - سورهٔ نازعات در مکه نازل شده و دارای ۴۶ آیه است  |
|         | تفسير سورة عبس                                        |
| ۳۱۳     | ۸۰ - سورهٔ عبس در مکه نازل شده و دارای ۲۲ آیه است.    |
|         |                                                       |

تفسير سورة تكوير

۸۱ - سورهٔ تکویر در مکه نازل شده و دارای ۲۷ آیه است......۳۲۳

| ترجمهٔ تفسیر قمی /ج ۵                | 1                      |
|--------------------------------------|------------------------|
| **1                                  | كوه قاف                |
| تقسير سورة انقطار                    |                        |
| که نازل شده و دارای ۱۹ آیه است۳۳۳    | ۸۱ - سورهٔ انقطار در ه |
| تفسير سورة مطففين                    |                        |
| ِ مکه نازل شده و دارای ۲۶ آیه است۲۳۹ | ۸۲ – سورهٔ مطفقین در   |
| تضمير سورة انشقاق                    |                        |
| مکه نازل شده و دارای ۲۵ آیه است ۲۴۹  | ۸۲ - سورهٔ انشقاق در   |
| تفسير سورة بروج                      |                        |
| که نازل شده و دارای ۲۲ آیه است۲۵۷    | ۵۸ – سورهٔ بروج در م   |
| فدود                                 | كثنته شدن اصحاب اخ     |
| تفسير سورة طارق                      |                        |
| که نازل شده و دارای ۱۷ آیه است۲۶۵    | ۸۶ - سورهٔ طارق در ه   |
| تفسير سورة اعلى                      |                        |
| که نازل شده و دارای ۱۹ آیه است۷۱     | ۸۷ - سورهٔ اعلی در م   |

| غاشيه | سورة | تسبير |
|-------|------|-------|
|-------|------|-------|

| ۳۷۷ . |  | ۲۶ آیه است | و داراي | زل شده | در مکه تا | ة غاشيه | ۸۸ – سور |
|-------|--|------------|---------|--------|-----------|---------|----------|
|-------|--|------------|---------|--------|-----------|---------|----------|

#### تفسير سورة فجر

| ٠. ٠. ٩٨٣  | <br>۲۰ آیه است. | ۸۹ - سورهٔ فجر در مکه نازل شده و دارای |
|------------|-----------------|----------------------------------------|
| <b>791</b> | <br>            | چگرنگی جهنم و پل صراط                  |

#### تفسير سورة بلد

۹۰ - سورهٔ بلددر مکه نازل شده و دارای ۲۰ آیه است. ....۲۹۵

#### تقسير سورة شمس

۸۱ – سورهٔ شمس در مکه نازل شده و دارای ۱۵ آیه است...... ۴۰۳

#### تقسير سورة ليل

۹۲ – سورهٔ لیل در مکه نازل شده و دارای ۲۱ آیه است. ...... ، ، ، ۲۰۹

#### تفسير سورة شبحي

۹۳ - سورهٔ ضبحی در مکه نازل شده و دارای ۱۱ آیه است..... ۲۱۷ ...

#### تفسير سورة انشراح

۹۴ – سورهٔ انشراح در مکه نازل شده و دارای ۸ آیه است. ، ، ، ، ۴۲۳

#### تفسير سورة تين

#### تفسير سورة علق

۹۶ - سورهٔ علق در مکه نازل شده و دارای ۱۹ آیه است. ۲۰۰۰ می ۴۳۱

#### تفسير سورة قدر

۹۷ - سبورهٔ قدر در مکه نارل شده و دارای ۵ آیه است...... ۲۳۷ - ۲۳۷

#### تفسير سورة بينه

#### تسبير سورة زلزال

۹۹ – سورهٔ ژلژال در مدینه نازل شده و دارای ۸ آیه است..... ۲۲۷۰۰۰

#### تفسير سورة عاديات

#### تفسير سورة قارعه

۱۰۱ – ستورهٔ قارعه در مکه بازل شده و دارای ۱۱ آیه است. 🕟 🕟 ۴۶۳

| تكاثر | å | سور | تنسير |
|-------|---|-----|-------|
| -J    |   | ~   |       |

۱۰۲ – سورهٔ تکاثر در مکه بازل شده و دارای ۸ آیه است. . . . . . . . . ۲۶۷

#### تضيير سورة عصن

۱۰۳ – سورهٔ عصر در مکه نارل شده و دارای ۳ آیه است...... ۲۷۱ -

#### تقسير سورة همزه

۱۰۴ – سورهٔ همزه در مکه تازل شده و دارای ۹ آیه است. ، ، ، ، ، ۲۷۵۰

#### تفسير سورة ميل

۱-۵ – سورهٔ فیل در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است. . . . . . ۲۷۹

#### تفسير سورة قريش

#### تفسير سورة ماعون

۱۰۷ – سورهٔ ماعون در مکه نازل شده و دارای ۷ آیه است..... ۸۸۷

#### تقسير سورة كوثر

۱۰۸ – سورهٔ کوٹر در مکه نازل شده و دارای ۳ آیه است... م ۴۹۱

| فلم يا ف | 0.8 |     | 30    |
|----------|-----|-----|-------|
| كاهرون   | ۰,  | سور | ىسىير |

۱۰۹ -- سورهٔ کافرون در مکه نازل شده و دارای ۶ آیه است....

#### تقسير سورة نصر

۱۱۰ - سورهٔ بصر در مکه (مدینه) نازل شده و دارای ۳ آیه است ۱۰۰ میره دارای ۳ آیه است ۵۰۱۰ میره تاکید پیامبر قادی شده در دارای ۳ آیه است ۵۰۱۰ میره تاکید پیامبر قادی شده در دارای ۳ آیه است

#### تفسير سورة لهب

۱۱۱ - سورهٔ لهب در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است...... میورهٔ لهب در

#### تفسير سورة احلاص

۱۱۲ - سورة اخلاص در مكه نازل شده و داراي ٥٠٠ يه است ... ٥٠٧٠٠٠

#### تقسير سورة فلق

۱۸۳ – سورهٔ فلق در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است... ۲۰۰۰ میرو

#### تقسير سورة ناس

۱۱۴ سیورهٔ ناس در مکه (مدینه) نازل شده و دارای ۶ ایه است ، ، ، ۵۱۵ فهرست منابع ...... فهرست منابع .....

### پیشگفتار

تفسیری را که در پیش روی دارید ترجمهٔ تفسیر علی بن ابراهیم قمی شن است؛ تفسیری که از بدو تولد تا به امروز مورد استفاده تمام مفسران شیعه شده و حتی بعضی از این بزرگواران تمام آن را در ذیل آیات تفسیری خود ذکر کردهاند و نیز علامهٔ مجلسی شن هم در دائرةالمعارف بزرگ شیعه یعنی بحارالانوار آن را در جای جای کتاب شریفش مقل کرده است.

حال که ترجمهٔ این کتاب شریف با عنایت الهی و لطف آقا امام زمان روحی و ارواح المومنین لتراب مقدمه الفداء به پایان رسیده و آمادهٔ چاپ در پنج جلد گردیده است ضروریست که نکاتی را دربارهٔ آن توضیح دهم:

۱. نسخهٔ مورد ترحمهٔ ما چاپ دارالکتاب جزائری است که با تحسحیح و تعلیقه و مقدمهٔ علامه حضرت آیة الله سید طیب جزائری (حفظه الله) است.

۲. با توجه به آیات و ترجمه آن و نیز تحقیقات پاورتی و منابعی که از این
 تفسیر استفاده کردهاند ترجمه تفسیر را به پنج جلد رسانده است.

۳. عمده تحقیقات پاورقی ما از کتابهای روائی روی بحارالانوار و از کتب تفاسیر روی تفسیرهای برهان، صافی و نورالثقلین و نیز بعضی از کتابهای پراکنده بوده است که اگر تمام کتابهای تفاسیر را نقل میکردیم حجم کتاب را به بیش از این که هست می رساند.

۴. ترجمه چلد اول در دو جلد آماده شده که منابع تحقیقاتی را در پایان جلد دوم آوردهایم؛ و ترجمه جلد دوم عربی نیز در سه جلد آماه شده که مسابع

تحقيقاتي آن را نير در پايان جلد پنجم آوردهايم.

۵ تعسیر قمی شامل تمام سورههای قرآن است امّا شامل تمام ایات نمیباشد و لذا برای سهولت فارسی زبانان، ما قبل از آیات تعسیری آیهٔ مورد مطر با ترجمهاش را با قلمی مجزا از قلم متن و با فونتی بارک آوردهایم تا حوابندهٔ گرامی قبل از تفسیر به آیه و ترجمهٔ آن بسترسی داشته باشد و با هیچ مشکلی روبرونگردد.

۶ چون این ترجمه اولین ترجمه ای است که از تفسیر قمی شده یقینا خالی او اشکال نیست و لدا از خوانندگان گرامی عاجزانه درخواست می کنم که در هنگام مشاهدهٔ سهوالقلمی آن وا با دیدهٔ اغماض بنگرند و آن وا بر این عاصی بخشند.

در پایس از همهٔ کسانی که ما را از پیشنهادهای خود بی بهره نگذاشنند و نیز کسانی که ما را در مقابله تایپی باری کردهاند صمیمانه تقدیر و تشکر می کنم خصوصاً از حصرت حجهٔ الاسلام و المسلمین حاج امیرا قا جزائری (حفظه الله) که اگر پی گیریهای محلصانهٔ ایشان بعد از پیشنهاد ترجمهٔ این تفسیر قیم نبود شاید تا حال این ترجمه به سرانجام نرسیده بود.

و همچنین از خداوند منال درخواست عاجزانه دارم که ما را از قران حدا بکند و دست باتوان ما را از تمسک جستن به قرآن ناتوان بگرداند چرا که اگر لطف و عنایت الهی شامل حال ما نباشد در دنیا و آخرت بدیخت و روسیاه خواهیم بود.

حداوندا تو را سوگند میدهیم به حق قرآن آنی ما را از قران و تنسبک جستن به آن جدامگردان،

خداویدا تو را سوگند میدهیم به حق قرآن آنی ما را از قرآن ساطق آف امیرالمومدین عالی دور مگردان.

# تفسير سورة نجم

۵۳ – سورهٔ نجم در مکه نازل

شده و دارای ۶۲ آیه است.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

وَ النَّجُم إِذَا هَوَىٰ (١)

مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوَىٰ (٢)

وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ (٣)

إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحَيِّ يُوحِيٰ (۴)

عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوى (٥)

ذُو مِرَّةٍ فَاسْتُوىٰ (٦)

رَ هُوَ بِالْأَنْقِ الْأَغْلِي (٧)

ثُمُّ دَنَا فَيُعْلَى (٨)

فَكَانَ قَاتَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَنَيْ (٩)

ا ... و سوگناد به ستاره هنگامی که قرود آیا..

۲ .. که هرگر صاحب شمه (محمّد عُلِغُوّهُ) در انحراف و گمراهی مبوده است

۰۳ و هرگز از روی هوای نفس سخن نمیگوید ۴ ــ که سخن او چیری جز وحیای که بر او میشود سست. ۵ ــ کسی که قدرت عظیمی دارد بر او تعلیم میکند. ع. ممال کسی که افتدار کاملی دارد، پس نسلط بافت

٧ ـ و او در افق اعلا بود

الساسيس مزديك والرديكاتر أمك

٩ ـ تا آنکه فاصلهٔ او به اتفارهٔ دو کمان یا کمتر از ان شه

\* وَ النَّجُمِ إِذًا هُويُ \* مراد از نجم رسول خدا تَلَيُّرُو است

\*إِذَا هُویْ ﴾ هنگامی که به آسمان برده شدم که در هوا بود و این رد بر کسانی است که معراج را منکر می شود ؛ و این آیه سوگند به رسول حداست و این فضیلتی برای رسول خدا مُنْ اَنْ اَنْ نسبت به سائر پیامبران است ؛ و جواب قسم این آیه می باشد: \* ما ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَویْ \* وَ ما یَنْطِقُ عَنِ الْهَوی \* یعنی با هوی و هوس سخن نمی گوید.

﴿إِنَّ هُوَ﴾ يعنى قرآن

﴿ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحِيٰ ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُونِ ﴾ يعني حداوند عر و حل.

﴿ ذُو مِرَّ إِ فَاسْتُويُ \* يعني رسول خدا يُؤَلِّكُ .

یاسر از امام رضائی روایت میکند که فرمود خداوند هیچ پیامبری نفرستاد مگر با قدرت و غصب بدوی اینکه افراط و تفریط داشته باشند أ

﴿ وَهُوَ بِالْأُمُّنِ الْأُعْلَىٰ ﴾ يعنى رسول خدا تَبَالِيُّهُ .

﴿ ثُمَّ دُنا﴾ يعنى سيس رسول خدا عَيَّا إِنَّةً بِه پروردكارش نرديك شد.

﴿ فَتَدَلُّى ﴾ فرمود: اين آيه ﴿ ثم دنا فتدانى ﴾ مازل شده است.

﴿ فَكَانَ قَابَ قُوسَيْنِ أَوْ أَنْنَىٰ ﴾ فرمود: از جانب خدا بود همچنانكه بين دسته كمان تا گوشهٔ برگشتهٔ آن

۱ محار الانوار، ۱۱، ص ۶۴ افضص الاشاء جرائری، ص ۱۹ تعسیر صافی، ح ۱۷ ص ۲۲ ا تعمیر برهان، ح ۱۷ ص ۳۴۲

﴿ أَوْ أَدُنِّي ﴾ يعنى از نعمت و رحمتش، فرمود: بلكه نزدبكتر از آن \* فَأَوْحَى إِلَىٰ عَبُدِهِ مَا أَرْحَىٰ ﴾ فرمود: وحى رو در رو بود. ا

امام باقری در معنای آیهٔ ﴿مَا صَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غُویُ ﴾ فرمود: یسعنی دربارهٔ علی ﷺ گمراه نشد و به خطاهم نرفت و او روی هوی و هنوس هنم سخن نمی گوید و هرچه می گویدهمه از جانب وجی است. ۲

سپس فرمود: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوىُ ﴾ سپس به او انن داد و بــا ســرعت بــه آسمان رفت.

و فرمود: ﴿ ذُو مِرَّةِ فَاسْتُوىٰ ۞ وَ هُوَ بِالْأُفِّقِ الْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى {قَتدانى ] ۞ فَكَانَ قَابٌ قَوْسَيْنِ أُوْ أَدْسَىٰ ﴾ بين تفظ وحسى و بين شنيدن محمد ﷺ فاصلهاى به اندازة زه كمان و چوب آن دود (يعنى اين قدر نزديك بود)

فَأَرْحِي إِلَى عَبْدِهِ مَا أَرْحِي (١٠)

مَاكَذُبُ الْقُؤْادُ مَا رَأَىٰ (١١)

أَفَتَمْنارُونَهُ عَلَى مَا يَرَىٰ (١٢)

وَ لَقَدُ رُآءُ نَزَلَةً أُحْرِيٰ (١٣)

عِنْدَ سِدُرَةِ الْمُنتَهِي (١٤)

عِنْدُهَا جَنَّةُ الْمَأْوِي (١٥)

إِذَّ يَغْشَى السُّدَّرَةَ مَا يَغْشَى (١٦)

مَا زَاغَ الْمُصَوُّ وَ مَا طَغَىٰ (١٧)

لَقَدُّ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبُّهِ الْكُثرِيٰ (١٨)

۱. نورالثقلين، ج ۵، ص ۱۴۸

۲ نور التعلبي، ج ۵ مس ۱۲۶ ؛ تفسير برهال، ح ٧، مس ۲۴۲

10 ــ پښښ (خلااونلا) به سوي بنادهاش وخي فرمود انځه وا که وخي کا د

۱۱ ـ آنچه که قلب او دیادان را تکادیب نکرد.

١٢ ــ آيا با او دريارهٔ آبچه را که (در شب معراح) ديده محادبه ميگستا

۱۳ دو به تحقیق بار دیگر هم او وا مشاهده کرد

16 ـ تود سدره المنتهى

10 كه جنت المأوى در أنجاست.

۱۶ ـ هنگامی که سدره را چیری برشانامه بود

۱۷ ــ چشمراو از دیدن منحرف نشد و سرکشی نکرد (بلکه تمام حقیقت ر مشاهده کرد).

۱۸ ـ به تحقیق گوشهای از آبات بزرگ بروردگارش را دید

# \* فَأَوْحِيْ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحِيْ ﴾

از رسول خدا تراه دربارهٔ آن وهی سوال شد، فرمود خداوند به من وحی نمود که علی آقای وصیین و مؤمنین و پیشوای پرهیزگاران و امام گروه مبارکی میباشد و اول خلیفه ای است که پیامبر تراه او را به عنوان جانشین خویش گذاشت کروهی در وسط سخن پیامبر پریده و گفتند. آیا این حانشینی از جانب حداوند است یا از صوی رسولش، پس خداوند به رسولش فرمود به آنها نگو در ان تکدیب ترکود.

سپس آنها را رد کرده و فرمود: ﴿ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرِي ﴾ آيا با او دربارهٔ آنچه را که (در شپ معراج) ديده مجادله ميکنيد؟

سپس رسول خدا عَيْنَا الله انها فرمود: از جانب حداوند منصوب شدم تنا

<sup>1</sup> بحارالاتوانج ١٨، ص ٢٠١

على را بخلافت منصوب نمايم و به مردم بگويم كه بعد از من على ولى آلها است و او بمنزلهٔ كشتى نوح است كه هر كس به آن تمسك حست بحات ياس و هر كس از آن دورى نمود غرق شد."

﴿ وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرِي ﴾ ميفرمود: يعني محمد وحي را بار ديگر ديد.

﴿عِنْدَ سِدْرَةِ النَّنْتَهِيُ ﴾ آن درختی است که شیعیان در بهشت زیر آن به گفتگو مینشینند.

سپس خداوند فرمود به آنها بگو ﴿إِذْ يَعْشَى السَّدُرَةَ مَا يَسَعْشَى \* وقتى حجاب از بين خداى تعالى و بين رسول گراميش برداشته شد، نـور سـدره پوشيده گشت.

﴿ مَا زَاعَ الْبَصَرُ ﴾ فرمود. چشمان بيامبر ﷺ از ديدن آن نور نابيد عكشت و به جاي ديگري سوق بيدا تنمود.

﴿ وَ مَا طَعَيْ ﴾ فرمود: يعنى آنهه را كه بايد ميديد بدون هيچ كم و زيادى ديد.

﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ آیاتِ رَبِّهِ الْكُبْرِي ﴾ فرمود: كلامي را شنید كه آن بزرگترین و قویترین كالام بود. آ

## حضرت على 🖐 باپيامبر ﷺ در هفت جا بود

﴿ وَ لَقَدْ رَآءُ نَزْلَةً أُخْرِيٰ ﴿ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنتَهِيٰ ﴾ فرمود: در آسمان هفتم.

و اما رد بر کسی که آفرینش بهشت و جهنم را منکر می شود آیه ذیل میباشد ﴿ عِنْدَهٔ المَا أُولُ ﴾ یعنی نزد صدرة المنتهی، پس سدرة المنتهی

١ بحارالانوار،ج ٣٤،ص ٨٩

۲ تفسیر برهان، ج ۱۷ ص ۲۴۴

در آسمان هفتم است و حنة المأوى در نزد آن مىباشد أ

ابو دریده اسلمی گوید شنیدم که پیغمبر اکرم ﷺ به امیرالمؤمس الله می فرمود. ای علی احداوند تو را با من در هفت موضع حاصر نمود:

اول. شمی که مرا به آسمان بردند چبرئیل گفت ای رسول حدا درادرت علی کجاست؟ گفتم: او را جای خود در زمین گذاشتم. گفت خدا را بخوان تا علی را به آسمان سالا آورد پروردگار را حواندم در آن هنگام دیدم کنار من ایستادهای فرشتگان صف کشیده بودند گفتم: ای جبرئیل اینها چه کاری دارند؟

گفت. تا روز قیامت به شما فخر و مناهات میکنند. حضور آنها رفتم و با آنها دربارهٔ آنچه واقع شده و تا روز قیامت انفاق میافتد سخر گفتم.

دوم: هنگامی که برای بار دوم به معراج بردند جبرئیل سیؤال کبرد عملی کماست؟

گفتم: او را جای خود گذاشتم.

گفت: از خدا طلب کن تا او را در این محل حاضر نماید. خدا را حواندم دیدم تمثال تو با من است حجابها از هفت آسمان برایم گشوده شد و عمارات و جایگاه فرشتگان را یکبیک دیدم. و به ملاء اعلی نردیک شدم، فاصله ای میان من و پروردگار نماند مگر قفسی از مروارید که در آن پروانه هائی از صلا تلؤلؤ می نمود صورتی مشاهده کردم خطاب رسیدای محمد ترای محمد می میشناسی؟

گفتم آري اين صورت علي بن ابيطالب است.

فرمود بايد دخترت فاطمه رابه او تزويج كني و او را خليفة خود قرار دهي

۱ تفسير برهان، ج ۷، ص ۲۴۵

چه او ولي من است.

سوم. وقتی بود که خداوند مرا مبعوث بر طایفهٔ اجنه نمود، جبرئیل گفت برادرت علی کجاست؟ گفتم، او را جای خود گذاشتم. گفت از خدا بخواه تا او را حاضر کند تقاضا نمودم از پروردگار متوجه شدم دیدم همراه من هستی هر چه با اجنه گفتگو کردم همه را شنیدی.

جهارم شب لیلة القدر بود که غیر از ما کس دیگری آنجا نبود.

پنجم: دربارهٔ تو دعا کردم و خداوند آنچه را برای تو طلب نمودم حز نبوت را به تو عطا نمود، و بمن فرمود ای محمد نبوت را به تو اختصاص دادم و به تو نیز آن را ختم نمودم.

ششم. چون مرا به آسمان بالا بردند خداوند تمام پیغمبران را جمع نمود من بر آنها امام شدم و نماز بجا آوردم مثال تو نیز با من بود.

هفتم هلاکت احزاب بدست من و تو انجام **گرفت**. <sup>1</sup>

تمام این احادیث که ذکر و بیان شد رد بر منکرین معراج جسمانی است. آ

## وزارت على 🍔 در آسمانها نوشته شده است

و همچنین رد کسی که آفرینش بهشت و جهنم را منکر می شود روایت ذیل ست.

روایت شده که کسی به خواستگاری حضرت فاطمه ﷺ نرفت مگر آنکه ار نزد پیغمبر مأیوس برمی گشت، وقتی خواست او را به امیر المؤمنین ترویج کند با دخترش مشورت نمود. فاطمه عرض کرد: ای رسول خدا شما اولی

١ بحارالانوار، ج ١٨، ص ٢٠٥

۲۲ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲؛ تفسیر پرهال، ج ۷، ص ۲۴۵

هستید به امر من ولی زنان قریش میگویند علی شخصی فربه و عراخ چشم و دست دراز و بر رگ حثه و دشاش و کم تروت است.

رسول اکرم بیان فرمود: ای فاطمه بدان که خداوند از میان مردان جهاب می و علی را برگزید و مرا پیغمبر خاتم و علی را خلیفه و وصی من قرار داد و تو را از بین زنان عالم برگزید شبی که مرا به آسمان بالا بردند بر صخرهٔ بیت المقدس دیدم نوشته شده «لا اله الاالله محمد رسول الله اید ته بوزیره و نصر ته بوزیره» گفتم ای جبر ثیل وزیر من کیست؟ گفت: علی بن ابیطالب است. چوب از آنجا گذشته و به سدرة المنتهی رسیدم مشاهده کردم که بر آن نوشته شده «انی انالله لا اله الا انا و حدی محمد صفوتی (حبیبی) من خلقی اید ته بوزیره و نصر ته بوزیره و نصر ته بوزیره و نصر ته بوزیره و

گفت: علی بن ابیطالب، چون از سدرة المنتهی گذشتم به عرش پروردگار رسیدم در استوانههای آن کلمات نوشته شده بود «انا الله لا آله الا انا محمد حبیبی ایدته بوزیره و نصر ته بوزیره». و چون داخل بهشت شدم درحت طوبی را دیدم که اصل آن در خانهٔ علی است و در بهشت قصر و منزلی ببود مگر آنکه شاحه ای از درخت طوبی در آن سایه افکنده بود و بالای آن شاحه صندوقی از مشک و عطریات و حله ها به رنگهای مختلف و جود داشت که لباس اهل بهشت است سایه آن درخت به اندازهٔ تمام آسمانها و رمین است و مسافت آن مقداریست که سوار تندر و صد سال راه برود و مقصود از آیه مسافت آن مقداریست که سوار تندر و صد سال راه برود و مقصود از آیه اهل بهشت چیزهائی که در دنیا دیده و شنیده نشده و هر چه از آن مجودها هل بهشت چیزهائی که در دنیا دیده و شنیده نشده و هر چه از آن مجودها جیده شود فورا بجایش روئیده می شود و زیر آن درخت چهار نهر جاریست

واقعه، أبة ٣٠٤ و سابة كشاده و كسرده

یکی از عسل مصفا دیگری از شیر که هرگز طعمش تغییر نکند و سهری ار شراب و عسل مصفی شده، ای فاطعه خداوند به علی این همت خصلت عطا فرموده که به غیر او نداده اول قبری که در روز قیامت شکافته می شود قبر علی است که با من بیرون می آید و بر روی صراط می ایستیم، به انش دورخ می گوید این شخص را بگیر و این را رها کن، با من در طرف راست عرش پروردگار بایستد، او اول کسی است که با من وارد بهشت می شود و از شراب علیین می نوشد.

ای فاطمه اینها چیزهائی است که خداوند در آخرت به علی الله عیلا می فرماید و برای او در بهشت آماده می کند زمانی که برای او در دنیا هیچ مالی ندود، اما آنکه گفتی علی فربه است دربهی علی در دانشی است که خداوند مخصوص او گردانیده و از میان تمام امت گرامی داشته و او را بصورت آدم ابو البشر خلق نموده: فراخی چشمش شباهت به آدم دارد طول بازوان او برای آنستکه دشمنان حدا و رسولش را بکشد و دین خدا را ظاهر کند اگر چه مشرکین کراهت داشته باشند، خداوند بوجود علی فتح هائی نصیب اسلام بنماید، ما مشرکین بر طبق تنزیل قرآن و با منافقین و اهل ستم و عهدشکنان بر طبق تأویل قرآن جهاد کند، خداوند از صلب علی جوانان اهل بهشت را بیرون می آورد و به وسیلهٔ آنها عرش را زینت می بخشد.

ای فاطمه النظ خداوند هیچ پیامبری را مبعوث تقرمود مگر آنکه برای او ذریهای از صلب علی قرار داده است، اگر علی نبود برای من تریهای وجود نداشت.

حضرت فاطمه على گفت: اي رسول خدا الله هرگز شوهري بحر على را الحتيار مي كنم، پس رسول خدا الله از او را به از دواج حضرت على الله الله در

آورد اس عباس گفت: بخدا قسم بارای شاطمه هم کفوی حاز علی و حاود نداشت ا

وَإِذْ يَفْشَى السَّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ﴾ فرمود: هنگامی که پردهها بین او و رسول حدا الله الله الله الله الله الله نورش سدره را پوشاند.

\*ما زاغًالْبُصَرُ وَ مَا طَغَيْ ؟ يعني منكر نميشود.

﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آیَاتِ رَبِّهِ الْکُیْرِیٰ ﴾ فرمود: جبرئیل را دید که بر ساقش دُرّی بود همانند قطرهای بر روی برگ گیاهی که ششصد بال داشت که میں آسماں و زمین را پر کرده بود.

> أَ مَرَ أَيْتُمُمُ اللاَّتُ وَ الْعُزَى (١٩) وَ مَناةَ الثَّالِئَةَ الْأُخْرَىٰ (٢٠) الْكُمُ الدَّكُو وَ لَهُ الْأُنْفَىٰ (٢١) يَلْكُ إذا قِشْمَةً ضيرىٰ (٢٢)

إِنْ هِيَ إِلاَّ أَشْمَاءٌ سَمُيْتُشُوهَا أَنْتُمْ وَ آبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ شَسْطَانِ إِنْ يَتَّيِعُونَ إِلاَّ الطَّنِّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْهُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدى (٣٣) 14 ـ آبا دو بت بزرگ لات و عُزِّى را ديديد،

۲۰. و منات که سومین ت آنهاست (که دختران خداوند هستند)؟

۲۱ ـ آما فرزند پسر برای شماست و فرزند دختر از برای حالست؟

۲۲\_اگر چنین بودکه این تقسیمی نادرست میبود

۲۳ این تامهایی است که شما و پدرانتان بر آنها گفاشنداند چسر مگری نیست و خفا هیچ دلیلی بر آن بازل نفرموده است، آنها فقط از گمان و هوای

<sup>1</sup> بحار الانوار، ح ٢٣. ص ٩٩؛ تقسير برهان، ج ٧. ص ٣٣۶

نفیشان پیروی میکنند، با آنکه از حالت پروردگارشان ها،اننی با ای انها آمده است.

\* أَ فَرَ أَيْتُمُ اللاُّتَ وَ الْغُرِّي ﴾ فرمود: لات مرد و عزى زن است

\* وَ مَنْهُ أَ النَّالِئَةَ الْأُخْرِيُ ﴾ فرمود بتى شش ميل بيرون از حرم بود كه به آن منات مىگفتند.

﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَ لَهُ الأَنْشَى ﴾ فرمود. اين آيه دربارهٔ آن است كه قريش ميگفتند ملائكه دختران خداوند رحمان هستند پس خداوند آنها را رد كرده و فرمود: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَ لَهُ الْأَنْفَىٰ ﴾ تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ ضِيرَىٰ ﴾ يعنى اين تقسيمى ناقص است.

سيس فرمود: ﴿إِنْ هِيَ ﴾ يعنى لات وعزى و منات ﴿إِلاَّ أَسْمَاءُ سَمَّيْشُوهُا أَنْتُمْ وَ آبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلُطَانٍ ﴾ يعنى از مجتى. ا

النَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبَائِرُ الْإِثْمِ وَ الْفَوْاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ إِنَّ رَتُكَ وَاسِمُّ الْمَعْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِمَّةً فِي تُطُونِ أَمَّهَا بَكُمْ فَلا نَرَكُو أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمْ بِمَنِ اتَّقَىٰ (٣٢)

۱۳۱ کسانی که از گناهان کبیره و اعمال رشت دوری میکند جر گناها معیره (که گاهی مرتکب آن میشوند)، همانا امریش پروردگارت گسترده است، او به حال شما آگاهتر است از آن هنگام که شما را از رمین آفریا و هنگامی که در رحم مادرهایتان به صورت جنین بنودند، پس حود را بنه پرهیزگاری مربیا، که او پرهیزگاران را بهتر میشناسد.

۱ تفسیر برهان ج ۲، ص ۲۵۶

\* الَّذِينَ يَحْتَيبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَ الْقَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ ؟ «لعم» آن است كه سده اى بر اثر جهالت و نادانى مرتكب گناه صغيره اى شود سپس پشيمان شده و ار خداوند طلب مغفرت كند و توبه نمايد و خداوند هم او را بيامررد \*وَ إِذْ أَنْتُمْ أُجِنَّهُ فِي نُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ ؟ يعنى زمانى كه در شكم مادرتان قرار

\*وَ إِذِ النَّمَ لَجِنَّةَ فِي نَطُونِ أَمَّهَا تِكُمَّ؟ يعنى زمانى كه در شكم مادرتان قرار نشد.

وَ إِيِّرًاهِهِمَ الَّذِي وَفِّي (٣٧)

۳۷ و ایراهمه کسی که (بر عهداش) وقا کرد.

﴿ وَ إِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾ فرمود: ابراهيم اللَّهِ به آنهه خداوند از امر و نهى دستور داده بود وما كرد و فررندش را ينح نمود. أ

> وَ أَنَّ إِلَى رَتَكَ الْمُتَنَّهِيٰ (۴۲) وَ أَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَ أَنْكَى (۴۳)

۴۲ دو هماما همهٔ اموز به سوی پروردگارت مسهی میسود ۴۲ دو اوست که (بندگان را) میختلاند و میگریاند.

﴿ وَ أَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنْتُهِىٰ ﴾ فرمود: هنگامی که سخن به ذات خداوند رسید باز بایستید، پائینتر از عرش سخن مگوئید و بالاتر از عرش سخن مگوئید زیرا گروهی بودند که بالاتر از عرش سخن گفتند و عقلهایشان از بین رفت بطوری که مردی از روبرو او راصدا می زد و او از پشت سر حوابش را می داد و شخصی از پشت سر او راصدا می زد و او از روبرو حوابش را می داد و این

۱. تمسیر برهای، ج ۷ س ۳۶۲

رد بر توصيف خداونداست. ا

عو آنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَ أَبَّكِي ﴾ فرمود: آسمان به وسيلة باران گريه ميكند و زمين به وسيلة روياندن گياهان ميخندد.

شاعر میگوید:

کـــل يــوم بـــأقحوان جــديد تضحک الأرض من بكاء السمه بعني: هر روزي با بابونههاي تازهاي كه كلهاي تارهاي دارد كه رمين از گرية آسمان ميخندد."

مِنْ تُطَفَّةٍ إِدا تُنتنى (٢٦)

۳۶\_از مطعمای هسگامی که خارج می شود.

﴿ مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمُنى ﴾ فرمود نطفه اول خون بود پس نطفه شد و آن در مغز در شاهرگی مستقر می شود و در سخون فقرات می آید و در آنسجا از سین نمی رود و ستون به ستون می آید تا ما بین کلیه و مثانه استقرار می یابد و سفید می شود و اما نطفهٔ زن از سینه های او بیرون می آید. "

> وَ أَنَّهُ مُوَ أَغْنَىٰ وَ أَفْنَىٰ (۴۸) وَ أَنَّهُ مُوَ رَبُّ الشَّعْرِىٰ (۴۹)

۴۸ ـ و اوست که (منانگال را) بی بیار میکند و سرمایه می محشد ۲۹ ـ و اوست پروردگار ستارهٔ شغری

۱ ٹورالٹقلیں، چ ۵۰ ص ۱۷۰ ؛ تقسیر پرهال، چ ۷۰ ص ۳۶۳
 ۲ تعسیر برهال، چ ۷۰ ص ۳۶۳ ؛ تعسیر صافی ا ج ۷۰ ص ۴۱ ، بورالٹقلیں، چ ۵۰ ص ۱۷۱
 ۳ وسائل الشیعه، چ ۱۷، ص ۴۰ ؛ مستدرک الوسائل، چ ۱۲، ص ۲۲ ؛ بحار الاتو ر، چ ۱۰۰

ص 6 يا معاني الاحداد، ص ٢١٦ يا معسير برهان، ح ٧، ص ٣٥٣ يا تعسير صافي، ح ٧، ص ٢١

أمير المؤمنين الله في الله في الله في الله في المؤمنين و الفيني و الفيني و المود هر انساني به وسيلة معيشت خودش بي بياز شد و به دست ردج حود راصي كرديد. ا

\*رَ أَنَّهُ هُوَ رَبُّ الْشُعْرَى \* قرمود ستارهاى در آسمال است كه شغرى ناميده مىشود كه قريش و گروهى از عرب ان را مىپرستيدىد و أر ستارهاى است كه در آخر شب طلوع مىكند. \*

وَ الْمُثُوْتَفِكَةَ أَهُوىٰ (٥٣) ۵۲ــو شهرهای (قوم لوط را) را رس و رو ساحت

شهريصره

﴿ وَ الْمُواتِفِكَةَ أَهُوىٰ ﴾ فرمود: مُراد آز المُوتَفَكَة ﴾ شهر ویران شده شهر بصره است و دلیل بر آن روایت حضرت علی این میباشد که فرمود. ای اهل بصره و آی اهل موتفکه (یعنی شهرهای ویران شده)، ای لشگر زن (عایشه) و پیروان چهاریا (شتر)، که چون به فریاد آمد بسویش شتافتید و هنگامی که پی شد رو به فرار نهادید، آبهایتان شور و آرزوهایتان (احلاقتان) سست و نرم است، خیمه های نعاق در میان شماها پابرجاست، در زبان هفتاد پیامبر مورد لعن واقع شده اید، همانا رسول خدا میداید به من خبر داد که حدر ثیل یی را از برای آن حضرت پیچید که بیصره را دید که مزدیک ترین رسین به را از برای آن حضرت پیچید که بیصره را دید که مزدیک ترین رسین به آنهاست و دور ترین آن از آسمان میباشد، نه دهم شر و بیماریهای لاعلاح

۱. تفسیر برخان، ج. ۱۷ ص. ۳۶۴۰ تفسیر صافی، ج. ۱۷ ص. ۴۲

۲ تفسیر صافیء کے لاء می ۴۲ ؛ بورالٹھلیں، ج کہ می ۱۷۲ ؛ نفسیر برہاں، م ۷۔می ۳۶۴

در آن است، ساکنان آنجا گنهکار و بیرون رفتههای از آنجا آماده شده برای رحمت الهی هستند، آن شهر دو بار با اهلش ویران و ریر و رو شد و برای بار سوم بر خداوند است که آن را ویران نماید که آن روز در هنگام رجعت است، '

فيأَيِّ آلأَءِ رَثَكَ نَتَمَارى (۵۵)

هذا نَذيرٌ مِنَ النَّذرِ الأَوْلَىٰ (۵۱)
أَزِفَتِ الآزِفَةُ (۵۷)
لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ (۵۸)
أَفَمِنْ هَذَا الْحَدبِثِ تَعْجَسُونَ (۵۱)
وَ تَضْحَكُونَ وَ لاَ تَبْكُونَ (۱۰)
وَ أَنْتُمْ شَامِدُونَ وَ لاَ تَبْكُونَ (۱۰)

۵۵ پس به کارام مک از معمتهای پروردگارت تردید داری؟

۵۶\_ایس (پیامبر) اندار کنندهای از انتبار کنباگان پیشین است

۵۷ روز رستاخیر نزدیک شد.

۵۸ مینج کس به غیر از حداوید ممیتواند سختیهای آن را برطرف ساید. ۵۹\_آیا از این سخن تعجب میکنید،

اعجدو ميحتديدو مميكرتبان

انجدو شما بيوسته در عقلت حستياء

﴿ فَيِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكَ تَتَمَارِي ﴾ يعنى باكدام سلطان دشمنى مىكنيد. آ ﴿ هٰذَا تَذِيرٌ ﴾ يعنى اين رسول خدا تَرَّيُّ انذار كننده است.

بحارالانوار، ح ۳۲، ص ۲۲۶؛ تغسیر برهان، ج ۷، ص ۴۶۴؛ بورالثقلین، ح ۵، ص ۱۷۲؛ تقسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲
 تقسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲؛ تعسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۵

﴿ مِنَ النُّدُّرِ الْأُولَىٰ ﴾ از انذار كنندگان بيشين است.

معمر گوید از امام صادق این درمارهٔ معنای ایه ﴿ فَذَا نَسَدِیرٌ مِسَ النَّسَدُرِ
الْأُولَى ﴾ سوال کردم، فرمود منگامی که خداوند انسان ها را در در اول آعرید
و آمها را در یک صف قرار داد و بعد محمد این را منعوث نمو د که گروهی سر
او ایمان آوردسد و گروهی نیز منکر او شدند، پس حداوید فرمود \* هذا نَدِیرُ
مِنَ النَّدُرِ الْأُولَيٰ ﴾، یعنی هنگامی که خداوند عزوجل در در اول مسردم را به
سوی محمد فرا خواند ا

﴿ أَزِفَتِ الْآزِفَةُ ﴾ فرمود قيامت نزديك شد.

﴿لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةً ﴾ يعنى جز خداوند آن را آشكار و نمايان نميكند.

﴿ أَ فَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ يعنى از اين اخبار گذشته تعجب مىكنيد. ﴿ وَ تَصُلُحَكُونَ وَ لاَ تَبْكُونَ ۞ وَ أَتُتُمُ سُامِدُونَ ﴾ يعنى به لهو و خوشگذرانى خويش مشغول هستيد. "

۱ بخارالاتوار، ج ۵ ص ۱۳۴ ، تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۳ ؛ سورالتقلین، ج ۵، ص ۱۷۳ تفسیر برهان، چ ۷،ص ۲۶۵

۲ بور الثقلين، ح ۵، ص ۱۷۳ ؛ تفسير صافي، ج ۷، ص ۴۴ ، نفسير برخان، ج ۷، ص ۳۶۶

# تفسير سورة قهر

۵۶ – سورهٔ قمر در مکه نازل

شده و دارای ۵۵ آیه است.

ر برز نیک برزوس

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَ انْشَقُّ الْفَمَرُ (١)

وَ إِنْ يَرَوْا آيَةً يَمْرِضُوا وَ يَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرُّ (٢)

وَكَذَّتُوا وَ اتَّتَعُوا أَهُواهَهُمْ وَكُلُّ أَهْرٍ مُسْتَقِرٌّ (٣)
 وَ لَقَدْ خِاهَهُمْ مِنَ الْأَنَّاءِ مَا مِيهِ مُزْدَجَرٌ (٩)

ا ـ قیامت نودیک شدی ماه از هم شکامت.

۲ دو اگر آیت و نشانه ای ببیند روی پر میگردانند و میگویند این سحری مستمر است.

و هر امری جایگاهی دارد.

۴ و به تحقیق احبار گلشتگان برای بارداشتی آنها از بدیها به آنها رسنده

﴿ أَقَّتَرَيَّتِ السَّاعَةُ ﴾ فرمود: قيامت ننزديك شد. و بعد از نبؤت رسول خدا ﷺ قيامت است و نبوت و رسالت به پايان رسيده است.

#### معجزة شق القمر

\*وَ انْشَقُ الْقَمَرُ \* قریش از رسول خدا ﷺ خواستند که معجزهای بر ابها نشان دهد، پیامبر خدا را خواند و ماه دو نیم شد بطوری که قریش آن را دیدند و بعد به هم چسبید، گفتند: این سحری صحیح و کامل است. ا

و همچنین روایت شده که امامالی الله التَّنَوَیَتِ السَّاعَةُ \* فرمود: یعنی خروج حضرت قائمالی الله نزدیک است.

یوس گوید که امام صادق این به من فرمودند: چهارده نفر از اصحاب عقبه در شب چهاردهم دی الحجه جمع شدند و به پیامبر این این عرض کردند هر پیغمبری که آمده برای او معجزهای بود و معجزهٔ شما امشب چیست؟

حضرت قرمود: چه معجزهای میخواهید؟

گفتند: اگر تو را قدری و منزاتی در پیش پروردگار عالمیان باشد بفره که این ماه دو پاره شود بعد از این گفتگو جبر قبل این نازل شده گفت ای محمد خداوند در تو سلام می رساند و می فرماید که به همه چیز امر نموده ام که از تو اطاعت و فرمانبرداری کنند. پس حضرت سرش را بلند کرده و به ماه امر کرد که دو پاره شود و ماه دو پاره شد پس پیغمبر آن شر و شیعیان ما در آن شب بعد از رؤیت این چنین معجزه به سحدهٔ شکر افتادند سپس پیامبر و شیعیان سرشان را از سجده بلند کردند، منافقان گفتند که بغرما که بار این دو قطعه به پیوستند حصرت چنین فرمود و چنین شد و از روی عناد گفتند بار دیگر شقالقمر کن حضرت باز به گفتهٔ ایشان شق القمر کرد.

ایشان گفتند که یاران ما به سفر شام و بمن رفته اند بعد از آنکه نرگردند ار ایشان خواهیم پرسید که درین شب چه دیدید اگر آنچه ما دیدیم ایشان سیر

نفسير برمال، ج. ٧، ص. ٣٤٨ : تعسير. صافي، ج. ٧، ص. ٣٤٠ يور الثقلي، ج. ١٥ ص. ١٧٥

دیده ماشند می دانیم که این از جانب خدای تعالی است و اگر ندیده باشند این امری خواهد بود که بقوت سحر بما نشان داده ای از این رو است که حداوید ﴿ وَ انْشَقُ الْقَمَرُ وَ ... ﴾ تا آخر سوره را نازل فرمود. أ

﴿ وَكَذَّبُوا وَ اتَّبَعُوا أَهْوُاءَهُم ﴾ يعني آنها يه راي و نظر خودشار عمر ميكردند و پيامنرانشان را تكذيب مينمودند.

﴿ وَ لَقَدْ جَاءَهُمْ مِنَ الْأَتْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ ﴾ مزدجر به معناى متعظ، يند و اندز دهنده است.

فَتَوَلُّ عَنْهُمْ بَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ (٢)

عیس از آنها روی گردان (تا) روزی که نابا کنندهٔ الهی مردم را به اسر وحشت انگیری جعوت رسکتاند

﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ فرمود: امام اللَّهِ هنگامی كه خروج كرد آنها را به سوی آنهه كه منكر می شدند و از آن خوش نداشتند دعوت می نمود.

مُهُطَعِينَ إِلَى الدُّاعِ يَقُولُ الكَافِرُونَ هَٰذَا يَوْمٌ عَسِرٌ (٨)
كَلَّنَتُ قَتْلَهُمْ قَوْمٌ نُوحٍ فَكَلَّنُوا عَتْلَنَا وَ قَالُوا مَجْنُونٌ و ازُّدُجر (٩)
هـ در آن حال دعوت كنادة به صوى وحشت را به سرعت احاب مىكساء،
كافران به هم مى گويند امروز همان روز وحشت و سحتى است
٩\_قبل از آنها قوم بوح تكذيب كردنك پس بندة ما (بوح را) تكديب كرده و

۱ بحارالانوار ح ۱۷، ص ۳۵۲ ، تفسير برهان، ج ۱۷ ص ۳۶۸ ؛ بورالتقلين، ح ۵، ص ۱۷۵ ، تقسير صافي، ح ۱۷، ص ۴۷

گمتند او مردی دیوانه است، و (با انواع مسمها از املاع رسالتش) ، دشته شاد

﴿ مُهُطِّعِينَ إِلَى الدَّاعِ ﴾ هنگامی که برگشت میگوید: برگرداسید ' يَسَقُّولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴾ كافران به هم میگویند: امروز همان روز وحشت و سختی است. (

سپس خداوند ها(کت امتهای گذشته را حکایت کرده و فرمود ۴۰ گذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَرْمُ نُوحٍ فَکَدُّبُوا عَبُدَنَا وَ قَالُوا مَجْنُونُ وَ ازْدُجِرَ ۴ یعنی او را اذیت کردند و خواستند که سنگسارش کنند. ۲

> فَفَتَحْنَا أَبُوابَ السَّمَاهِ بِمَامٍ مُنَّهَمٍ ﴿١١) وَ فَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُبُوراً والْنَقَى الْمَاءُ عَلَىٰ أَمْرٍ فَدُّ فَكِرَ ﴿١٢)

> > وَ حَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَاحٍ وَ دُسُرٍ (١٣)

تَجْرِي بِأَعْيُسِا جَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ (١٤)

۱۱ ـ پس ما درهای آسمان را با آبی فراوان گشودیم

۱۲ ــو در زمین چشمه های زیادی جاری ساحتیم پس این دو اب به انداره مقدر با هم آمیختند.

۱۳ ـ و او (بوح) را بر مرکسهایی از چوب و میح سوار بمودیم

۱۴ که آل ریز نظر ما حرکت میکرداین کیفر کسی بودکه کافر شده بود

﴿ فَعَتَحْنَا أَبُوابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهُمِرٍ ﴾ فرمود. ﴿منهمر ﴿ ريخس آب است مدون ا باراندن قطرات باران .

تقسیر صافی ج ۷، ص ۴۸ ؛ تقسیر برهان ح ۷، ص ۲۷۳
 تغسیر برهان ج ۷، ص ۲۷۳ ؛ تفسیر صافی ج ۷، ۴۹

﴿ وَ فَجَرُنَا الْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى الْمَاءُ ﴾ فرمود: يعنى آب آسمان و آب زمين يا مهم پيوستيم.

\*عَلَى أَمْرِ قَدْ قُدِرَ \* وَ حَمَلْنَاهُ ﴾ يعنى نوح را حمل كرديم.

﴿عَلَىٰ ذَاتِ أَلُواحٍ وَ مُسُرٍ ﴾ فرمود: ﴿ذَاتِ أَلُواحٍ ﴾ يعنى كَثَنتَى و ﴿دِسر ۗ به معناى ميح هاست، و گفته شده كه ﴿دِسر ﴾ نوعى گياه است كه با آن كشتى را مىبندند.

﴿ تَجْرِي بِأَعْيُرِنَّا ﴾ يعني كشتى با امر ما ميرود و ما آن را حفظ ميكنيم.

وَ لَفَدْ يَسُّونَا الْقُرْآنَ لِلدِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُذِّكِرِ (١٧)

۱۷ ــو به تحقیق ما قرآن را برای تذکر آسان کردیم، آیا کسی هست که از آن متذکر شود؟

﴿ وَ لَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ ﴾ يعنى قرآن را براى كسى كه متذكر شود آسان كرديم.

إِمَّا أَرْسَفُنَا عَلَيْهِمْ وِيحاً صَرْصَواً في يَوْمِ مَحْسٍ مُسْتَمِرٌ (١٩) ١٩ ــ همانا ما نبلد بادى سرد دريك رور نحس مستمر برآبها فرستاديم ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ وِيحاً صَرْصَواً ﴾ يعنى بادسرد. ١

إِنَّا مُرْسِلُوا النَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْتَقِتْهُمْ وَاصْطَبِرْ (۲۷) ۲۷- همانا ما برای ارمایش آنها ناقه را می فرسسم، پس نو منتظر عواقب سها ماش و صبر مما

<sup>1</sup> تورالتفلس، ج هدمن ۱۸۱ ، تفسير برهان، ج ۱۷ ص ۲۷۴

﴿إِنَّ مُرْسِلُوا النَّاقَةِ فِيْنَةً لَهُمْ ؟ يعني ما شنتر را براي امتحان و أزمايش امها فرستاديم.

فَادَوْا صَاحِنَهُمْ فَتَغَاطَى فَعَقْرَ (٢٩)

۲۹ ریس آنها یکی از نازان خودشان را صدا کردند، او امد و ناقه را یی کرد ﴿فَنَادُوا صَاحِبُهُمْ ﴾ فرمود: قدار کسنی است که شتر را یی کرد. ۱

إِنَّا أَرْسَلًا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِهِمِ الْمُحْتَظِيرِ (٣١)

٣١ ـ همانا ما يك صبحه (عدات أسماني) برأسها فسرسناديم كه هسكي

هماسد گياهي حشك از براي جهاربايان در أملمد

﴿كَهَشِيمِ الْمُحْتَظِرِ ﴾ فرمود: ﴿هشيم ﴾ يعني گياه خشك و ثر، ٢

أَكَفَارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَئِكُمْ أَمْ لَكُمْ نَرَاهَةٌ فِي الزَّبْرِ (٤٣)

أَمْ يَقُولُونَ مَحْنُ حَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ (٤٩)

شَيُهْرَمُ الْحَمْعُ وَ يُولُونَ اللَّهُرُ (٤٥)

شَيْهُرَمُ الْحَمْعُ وَ يُولُونَ اللَّهُرُ (٤٥)

الله عستند يا بالى شمه بهتر از أنها (امتهای گذشتگان) هستند یا بالی شمه برانت و امان نامهای در کتب آسمانی هست؟

الله بالکه میگوید: ما گروهی بیروز هستیم،

الله خطاب به قریش است. حورده و درار میکند.

الله خطاب به قریش است.

آ تیسیر برهان، ج ۷، ص ۳۷۶
 ۲ تور الثقلین، ج هاص ۱۸۲ ؛ تقسیر برهان، ج ۷ ص ۳۷۷

﴿ خَيْرٌ مِنْ أُولَٰئِكُمْ ﴾ يعني اين امت هلاك شده.

﴿ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةً فِي الزَّبِرِ ﴾ يعنى در كتابهاى نازل شده امان بامهاى براى شماست همانند گذشتگان هلاك نمى شويد، قريش گفتند: اى محمد ما با هم جمع شده ايم و همديگر را يارى مى كنيم تا تو را يكشيم پس خداوند سازل فرمود ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ﴾ اى محمد ﴿ نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ ﴿ سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَ يُـولُونَ لَاللَّبُرَ ﴾ يعنى در جنگ بدر هنگامى كه شكست خوردند، اسير گرديده و كشته شدند

نلِ الشَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَ الشَّاعَةُ أَدُّهِىٰ وَ أَمَّوُ (۴۹) إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَ سُعُو (۴۷) يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَثَّلَ سَعَّرَ (۴۸) إِنَّ كُلَّ شَيْءٍ خَلَفْنَاهُ بِغَدْرٍ (۴۹) اِنَّ كُلَّ شَيْءٍ خَلَفْنَاهُ بِغَدْرٍ (۴۹)

٧٧ همانا مجرمان درگمراهي وأتش سوؤان جهم هستند.

۴۸ ــ روری که در آتش جهم با صورت کشیده میشوند (و به آنها گفته شود-) نجشید آتش جهنم را!

۴۹ ـ همانا ما هر چيري را به اندازه آفريديم.

﴿ بُلِ السَّاعَةُ مَرْعِدُهُمْ ﴾ يعنى قيامت.

﴿ السَّاعَةُ أَدْهِيٰ وَ أَمَرُ ﴾ يعنى قيامت سختتر و شديدتر است

﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَ سُعُرٍ ﴾ يمعني مجرمين در عذاب هستند، و

﴿معر﴾ وادى پڙرگ در حهتم است. ا

﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ فرمود. براي هر چيزي وقت، اجل و مدت معيدي ست.

إسماعيل بن مسلم كويد: امام صادق الله فرمود: براى اهل قدر اسمى در قرآن در آية ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالْ وَسُعُرٍ - تا -خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ ديده ام كه آنها مجرمين است. آ

> وَ مَا أَمْرُنَا إِلاَّ وَاحِدَةً كَلَمْحِ بِالْبَصَرِ (۵۰) وَ لَقَدْ أَمْلَكُنَا أَشْنِاعَكُمْ فَهَلَّ مِنْ مُدَّكِرِ (۵۱) وَكُلُّ شَيْءٍ فَمَلُوهُ فِي الزَّبْرِ (۵۲) وَكُلُّ صَعِبْرٍ وَكَبْرٍ مُسْتَطَرَّ (۵۳) إِنَّ الْمُنْتُسِنَ فِي جَنَّاتٍ وَمَهْرٍ (۵۴) فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ حِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ (۵۵)

۵۰ و فرمان ما بکی بیش تیست، مانندیک چشم بر هم رفان

ا ۱۵ و به تحقیق ما کسانی از پشیبان را که شدیه شده بودند را هملاک کردیم، آیا بدلگیری هست؟

۵۲ و مر عملی که انجام دادند همهشان ثبت است

۵۳ و مر امرکوچک و بزرگی ثبت شاده است.

۵۴ همانا پرهیرگاران در باعها و کتار بهرهای بهشتی حای داربد

00\_ در حابگاه صدق نرد خداوند مالک و ما اقتدار

تعسیر صافی، ج ۱/4 ص ۵۷؛ تعسیر برهان، ج ۱/4 ص ۳۷۷
 بیجار الاتوار، ح ۵ ص ۱۷

﴿ وَ مَا أَمْرُنَا إِلا وَاحِدَةً كَلَمْحٍ بِالْبَصَرِ ﴾ يعنى مىكوئيم باش يس ايجاد مىشود.

\* وَ لَقَدُ أَعْلَكُنُ أَشْيَاعَكُمُ ﴾ يعني پيروي كردن و پرستيدن شما بته.

﴿ وَ كُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّيُّرِ ﴾ يعني در قرآن آمده است.

﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ ﴾ يعني از گناهان كوچك و بزرگ.

﴿مُشْتَطُرُ ﴾ يعني نوشته شده است.

سپس خداوند آنچه را که برای متقین آماده کرده را ذکر نموده و فرمود: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِینَ فِي جَنَّاتٍ وَ نَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ صَلِیکٍ صُقْتَدِرٍ \* همانا پرهیزگاران در باغها و کنار نهرهای بهشتی جای دارند. در جایگاه صدق نزد خداوند مالک و با اقتدار. (



# تفسير سورة الرحمن

۵۵ – ســـورة الرحــمن در

مدینه نازل شده و دارای ۷۸

آیهٔ است.



## بشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

الرَّحْسُ (١)

عَلُّمَ الْغَرْآنَ (٢)

حَلَقَ الْإِنْسُانَ (٣)

عَلَّمَهُ الَّبَيَّانَ (۴)

الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَادٍ (۵)

وَالنَّجْمُ وَ الشَّجَرُ يَسْجُدُانِ (٦)

وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الْمَبِرَّانَ (٧)

ألاً تَطْفَوْا فِي السيرانِ (٨)

وَأَقِيمُوا الَّوَرُّنَّ بِالْقِسْطِ وَ لاَ تُخْسِرُوا الْميزانَ (٩)

الدخداويد مهربات

۲\_قرآن را یاد داد. ۲\_انسان را آدرید.

., ..

۴ سبه او بيان را آموحشا.

۵ خورشید و ماه با حساب دقیقی درگردش هستنا.
 ۹ کیاه و درخت (برای او) سجده میکنند

۷ ـ و آسمان را در افراشت، و میران (علل و فانون شر آن) گفشت ۸ ـ تا در میزان طغیانگری نکسید

٩ ـ و ورن را با قسط و علل بر با كنبا، و در ميران كم مكدارباد ﴿الرَّحْمَٰنُ ﴾ عَلَّمَ الْقُرْآنَ ﴾ خَلَقَ الْإِنْسَانَ ۞ عَلَّمَهُ الْبَيْانَ \*

حسین بن خالد روایت میکند که امام رضائ در معنای ایه "الرَّحْمن " عَلَّمَ الْقُرُ آنَ ﴾ فرمودند. خداوند به محمد تَنَا فَرْآن را یاد داد.

> عرض کردم معنای ﴿خَلَقَ الْإِنْسَانَ ﴾ چیست؟ فرمود: مراد از انسان امیرالمؤمنین الله است. عرض کردم: معنای ﴿عَلَّمَهُ الْبَیانَ ﴾ چیست؟

فرمود: تبیان هر چیزی که مردم به آن احتیاج دارند را به او یادداد. سوال کردم: معنای ﴿الشَّسْلُ وَ الْقَتَرُ بِحُسْبَانٍ ﴾ چیست؟

فرمود: یعنی آن دو در عذاب هستند.

عرض كردم خورشيد و ماه در عناب هستند؟

فرمود: از چیزی سوال کردی پس در جوابش دقت کی، همادا خورشید و ماه آیاتی از آیه های خداوند هستند، به امر خداوند در گردشند و مطیع اوامر الهی هستند، نور آن دو از عرش و حرارتشان از جهنم است، هنگامی که روز قیامت شود نور آن دو به عرش و حرارتشان به جهنم بر می گردد و دیگر خورشید و ماهی نمی باشد. خداوند متعال فقط آن دو را قصد کرده که لعنت خدا بر آن دو باد، آیا چین نیست که مردم از رسول خدا گرده اند کرده اند که فرمود. خورشید و ماه دو نور در آنش می باشند؟

عرض کردم: بلی این چنین است.

فرمود: آیا قول مردم را نشنیدی که میگویند: فلانی و فلائی دو حورشید

این امّت و نور آن می باشند. پس بنابراین آن دو نفر در آتش هستند، به خدا سوگند حدای تعالی جز آن دو را قصد نکرده است.

عرض كردم: معنى ﴿النَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدُانِ ﴾ چيست؟

عرض کردم: ﴿يُسجِدَانِ﴾ بِه چه معناست؟

فرمود: ﴿يعبدان﴾ يعني آن دو عبادت ميكنند. از قبول خدا! ﴿رَ السُّبَاءَ رَفَعَها وَ وَضَعَ الَّبِيزَانَ﴾ سؤال شد

امام فرمود: مقصود از آسمان رسول خدا عَلَيْهُ است که خداوند او را به سری آسمان بالا برد. و ﴿الميزان﴾ اميرالمؤمنين الله است که خداوند او را برای خلق خود نصب نموده است.

عرض كردم: ﴿ أَلاُّ تَطْغَوْا فِي الْمِيزَانِ ﴾ يعنى هه؟

فرمود: یعنی مافرمانی امام الله را نکنید.

سوال كردم: ﴿ وَ أَقِيمُوا الْوَزُّنَّ بِالْقِسْطِ ﴾ يعني چه؟

فرمود. يعنى امام را با عدل أقامه تمائيد.

عرض كردم: ﴿ وَ لا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ﴾ به چه معناست؟

فرمود: يعني حقّ امام را با عدل اقامه نماييد و بر او ظلم و ستم نكنيد

وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْآثَامِ (١٠) فَهِهَا فَا كِهَةً وَ النَّخْلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ (١١) رَ الْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَ الرَّيْخَانُ (١٣) فَمَأَىُ آلاَءِ رَبِّكُمُنا تُكَذِّبَانِ (١٣)

۱۱ سو زمین را برای مردم آفریا.

11 ــ در آن میوهها و بنجل جرما با شکوفههای فراوان است

۱۲ ـ و دانه هایی با ساقه و برگی است و گلهای حوشنو

۱۳ \_ (ای گسروه حیق و ایس) پس کندام یک از سممتهای پیروردگارتان را تکدیب میکنید؟

﴿ وَ الْأَرْضَ وَصَعَهَا لِلْأَتَّامِ ﴾ قرمود منظور از انام مردم است.

﴿ فِيهِا فَاكِهَةً وَ النَّخُلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ﴾ فرمود: ميوهٔ خرما اول در بُن و ريشهٔ آن بزرگ مىشود و سپس از آن بيرون مىآيد.

﴿ وَ الْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَ الرَّيْخَانُ ﴾ مرمود محبّ، عبارت از گندم و جـو و حدوبات است، و ﴿عصف﴾ انجير و ﴿ريحان﴾ چيزي است كه از آن حورده ميشود

﴿ فَهِاً يَ آلاءِ رَبِّكُمُا تُكَذِّبُانِ ﴾ قرمود: در ظاهر خطاب به جن و انس است و در باطن خطاب به قلان و قلان ميباشد. ا

ابو بصیر گوید از امام صادق الله دربارهٔ آیه ﴿فَبِأَيُّ آلاَءِ رَبُّكُما تُكَدُّبَانِ ﴿ سوال كردم، فرمود: خداوىد تبارك و تعالى مى فرمایند به كدام یک از دو معمت كفران مى كنيد به محمد مَنْ الله عام على الله . أ

### رَتُ الْمَشْرِقْشِ وَ رَتُ الْمَغْرِيْشِ (١٧)

بحار الأنوار، ج ۲۴، ص ۴۶۷ تفسير برهان، ج ۷، ص ۴۸۲۰ تفسير صافي، ج ۷، ص ۴۵
 بحار الأنوار، ج ۴۶، ص ۱۷۳ ؛ تفسير صافي، ج ۷، ص ۴۶۶ : نفسير برهال، ج ۷، ص ۲۸۵

فَيْأَيُّ اللَّهِ رَبُّكُمٰا تُكَدِّنَانِ (١٨)

مَرَجَ الْبُحُرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ (١٩)

يَتْنَهُما بَرْرَخٌ لأ يَتِعِيَانِ (٢٠)

فَإِنَّيُّ ٱللَّهِ رَبُّكُمًا تُكَذَّنَانِ (٢١)

يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلَوُّ وَ الْمَرْخَانُ (٢٢)

۱۷ ــ (او) پروردگار دو مشرق و پروردگار دو مغرب است

۱۸ ـ (ای گــروه جـنّ و انس) پس کـفام یک از معمتهای پیروردگارتان را تکدیب میکنید؟

14 ـ دو دریالای شور و شیرین) را در کنار هم قرار داد، در حالی که با هم می آمیزند

۲۰ ــو میان آن دو بررحی (ماصله ای) است که بر حدود هم تجاوز ممیکنند ۲۱ ــ (ای گـــروه جــنّ و انس) پس کــنام یک از سعمتهای پسروردگارتان را تکدیب میکنید؟

۲۲ ـ از آن دو دریا لؤلؤ و مرجان خارج میشود.

﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَغْرِيَيْنِ ﴾ فرمود: پروردگار مشرق زمستان و مشرق تابستان و پروردگار مغرب زمستان و مغرب تابستان است.

ابو بصير گويد از امام صادق الله دربارة آية ﴿رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَعْرِبَيْنِ ﴾ رسول خدا ﷺ و أميرالمؤمنين الله و مراد از ﴿المغربين ﴾ امام حسن الله و امام حسين الله و در همانند آن دو جارى مى شود.

﴿ فَهِا يِّي آلاً مِ رَبِّكُمُا ثُكَذُّبَانِ ﴾ قرمود: محمد يَبُّنا الله على النَّل مي باشيد

١ يحر الاتوار، ح ٢٤، ص ٤٩؛ يور الثقلين، ح ٥٥ ص ١٩٠ تقسير صافي، ج ٧، ص ١٩٠ نفسير

يحيى بن سعيد القطان [ العطار ] گويد از اسام صادق الله شميدم كه درمارهٔ آية ﴿مَرَجَ اللّبَحْرَيْنِ يَلْتَغِيّانِ \* بَيْتَهُمّا يَوْرَخُ لاَ يَبْغِيّانِ \* فرمودند على و عاطمه ﴿ لَهُ عَنْهُمّ اللّهُ وَ درياى عميق هستند كه هيچ يك بر ديگرى ظلم و ستم نمىكند. ﴿ يَخُرُجُ مِنْهُمَ اللّهُ وُلُو وَ الْمَرْجَانُ ﴾ فرمود: حسن الله و حسين الله مياشد ﴿ مَرَجَ البّحُرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ ﴾ أمير المؤمنين الله و فاطمه الله عمياشند ﴿ مَرَجَ البّحُرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ ﴾ أمير المؤمنين الله و فاطمه الله عمياشند ﴿ يَسْخُرُجُ مِنْهُمّا اللّهُ وَلَو الْمَرْجُانُ ﴾ امام حسين و امام حسين الله مياشند أ

#### وَ لَهُ الْحَوارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْمُحْرِكَالْأَعْلاَمِ (٢٤)

۲۴ و برای اوست کشتیهای براگ ساحته شده همچوی کوه که در دریا در حرکت میباشند

﴿ وَ لَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلاَمِ ﴾ مرمود: همچنانكه خنساء در مرثية برادرش صغر گفت:

و إن صخرا لمولانا و سيدنا و إن صخرا إذا يستوقد النار و إن صخرا لتأتم الهداة بـــه كــانه عـــلم فــي رأســـه نـــار

یعنی: همانا که صبخر مولا و آقای ماست، هنگامی که آتش را به گردنش می آندازد، هدایت یافتگان به او اقتداء می کنند مانند علامتی که بالای سبرش آتشی است. آ

برهان، ج ۷، ص ۳۸۶

کی تجار الاتوارد کے ۱۳۷۷ میں ۹۶ ؛ تقسیر قرات کوفی، میں ۴۵۹ ؛ منافت این شهر کشوب، ج ۳۰ مین ۱۳۱۸؛ تقسیر ترهان، ج ۷۰ مین ۱۳۸۶؛ تقسیر صافی، ج ۷۰ مین ۴۶۸ تور الثقدی، ج ۵۰ مین ۱۹۹ ۲. بلاغات السام، ۱۳۴۴؛ تقسیر برهان، ج ۷۰ مین ۱۳۸۹؛ تور الثقلیی، ج ۵۵ مین ۱۹۲

كُلِّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ (٣٦) وَ يَبْغَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَ الْإِكْرَامِ (٢٧)

. ۲۶ ساهمهٔ آمچه که در روی رمین است قانی میشوبند.

۲۷ .. و فقط وجه ذوالجلال و گرامی پروردگارت باقی می ماند.

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا قَانٍ ﴾ فرمود: يعنى هرچه برروى زمين است فانى شده و ار بين مىرود.

﴿ وَ يَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ مرمود: يعنى دين پروردگار تو باقى مىماند. على بن المسيس النَّهُ فرمود: وجه خدا كه مردم رو به سوى آن مى آيند ما هستيم. ا

يَسْنَلُهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ (٢٩) ٢٩ ــ هركسى كه در آسمانها و رمين است همه از او (حواليج حودشان را) در حواست مىكنند، واو هر روز در شان وكارى مشغول است ﴿ يَسْتُلُهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَسَأْنٍ ﴾ غرمود. زنده مىكند، مىميراند، روزى مىدهد و كم و زياد عىگرداند. "

### سَمُّرُغُ لَكُمْ أَيُّهَ الظَّمَادُنِ (٣١)

۳۱<u>-ای گروه انس رجن به رودی به حساب شما رسیدگی می کسم</u> ﴿سَنَقُرُعُ لَکُمْ أَیَّهَ الثَّقَلَاٰنِ﴾ امامالیُّ فرمود: منظور از ﴿تقلان﴾ ما و کتاب خدا هستیم و دلیل بر آن فرمایش رسول خدا نَیْنِی است که فرمود: همانا دو

۱ مناقب این شهر آشوب، ح ۴، ص ۲۱۴ ؛ کمال الدین، ج ۱، ص ۲۳۱ ؛ بحار الاثوار، ح ۴.
 من ۵ ؛ بور الثقلین، ح ۵ ص ۱۹۲ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۹۰ ؛ تفسیر صافی، ح ۷، ص ۶۹
 ۲ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۳۰ ، تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۷ ؛ ثور الثقلین، ح ۵، ص ۱۹۳

چیز گرانبها، در میان شما به یادگار میگذارم کتاب خدا و اهل سیتم میباشند. ۱

يا مَعْشَرَ الْحِنَّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَعَلَّعْتُمْ أَنْ تَسَفَّدُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّـماؤاتِ وَ الْأَرْصِ فَانْفُذُوا لاَ تَنْفُذُونَ إلاَّ بِسُلْطَانِ (٣٣)

۳۳ ای گروه جن و انس، اگر می توانید از مردهای آسمانها و رمین نیرون شوید، پس نیرون شوید، ولی هرگر معی توانید نیرون شوید مگر با داشش قدرتی

﴿ يَ مَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَسَنَّقُدُوا مِنْ أَقَطارِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ فَانْقُذُوا لا تَنْفُذُونَ إِلاَّ بِسُلْطَانٍ ﴾ هنگامی که روز قیامت شود آسمان دنیا بر زمین احاطه میکند و آسمان دوم بر آسمان دنیا، و آسمان سوم بر آسمان دوم، و هر آسمانی در آسمان ریرین خود احاطه میکند سپس منادی ندا میکند ﴿ یَامَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ - تَا بِسُلْطَانٍ ﴾ یعنی دا حجت و دلیل. آ

عَيُوْمَتِذٍ لاَ يُسْنَلُ عَلْ دَنْبِهِ إِنْسُ وَ لاَ جَانَّ (٣٩) ٣٩\_پس در آن روز حيج از كناه انس و جنّ سؤال نعى شود

﴿ فَيَوْمَنِذٍ لِأَ يُسْئَلُ عَنْ ذَنْبِهِ ﴾ فرمود: از شما يعنى از شيمه ﴿ إِنْسُ وَ لا جَانُ \* فرمود: ارشما يعنى از شيمه ﴿ إِنْسُ وَ لا جَانُ \* فرمود: معناى ايه اين است كه هر كس امير المؤمنين الله را دوست داشته باشد و از دشمنانش ـ كه لعنت خداوند بر آنها باد ـ بيزارى بجويد، و حلالش را حلال و حرامش را حرام بداند سپس گناهى را مرتكب شود و توبه نكر ده ار

۱ بحارالانوار، ح ۹۷؛ ص ۱۹۰ تفسیر پرهان، ح ۷؛ ص ۱۹۱ ؛ تفسیر صافی، ح ۷، ص ۱۰؛ نورالتقلین، ج ۵ ص ۱۹۳ ۲ بحارالانوار، ح ۷، ص ۱۰۲

دنیا درود خداوند او را در برزخ عذاب میکند و روز قیامت بیرون می آید گداهی ندارد که مورد بازخواست واقع شود. ا

> هَذِهِ جَهَدُّمُ النَّتِي يُكَدُّبُ بِهَا الْمُجْرِثُونَ (۴۲) يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَ بَيْنَ حَمِيمٍ آنِ (۴۴) ۴۳ ـاین همان جهنمی است که مجرمان آن را تکدیب میکردند ۴۴ ـکه آنها در میان آن و آب سوزان در رفت و آمد هستند

﴿ يَطُّوفُونَ بَيْنَهُا رَّ بَيِّنَ حَبِيمٍ آنٍ ﴾ فرمود: يعنى آن آب از شدت حرارت ميجوشد و به صدا در مي آيد. آ

فيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرُفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنَّسَ فَتُلَهُمْ وَ لا جَانُّ (۵۹)

30. در أن ناعمای بهشتی، زبان زیبانی هستند که جربه همسران حود عشق بمیوروید، و قبل از همسرانشان دست هیچانس و جنّی انها ر لمس تکرده است.

ا محار الاتوارد ح عدص ۱۹۶۶ تفسير برهان ج ۷ ص ۱۹۹۳ تفسير صافي، ح ۷ ص ۱۹۳ ورائلقلين، ج ۵ ص ۱۹۵

۲ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲؛ بحار الاتوار، ج ۳۰، ص ۱۷۵
 ۳ تعسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲؛ تعسیر پرهار، چ ۷، ص ۳۹۵

﴿ فَيِهِنَّ قَاصِراتُ الطَّرُفِ ﴾ مرمود: حور العين آن قدر نورش روشس است كه چشم را مىزند، و نمىشود به او خيره شد.

﴿لُمْ يَطْمِثْهُنَّ ﴾ يعنى احدى آنها را مس نكرده است. ١

مَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلاَّ الْإِحْسَانُ (١٠) ٢٠ـأيا پاناش بيكي جز بيكي است؟

﴿ فَلَ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلاَّ الْإِحْسَانُ ﴾ امامِ النَّلِ فرمود: جزاى كسى كه من او را از نعمت معرفت برخوردار كردهام چه چيزى جز بهشت مى تواند باشد. أ

وَ مِنْ دُونِهِمَا جَنَّانِ (١٢)

۶۲ و پاییرتر از آن دو (بهشت)، دو بهشت دیگری است

عثمان بن محمد بن عمران گوید از امام صادق الله دربسارهٔ آیسهٔ هُوَ مِسنُ دُونِهِمَا جَنَّدُنِ ﴾ سنوال کردم، قرمود: دو سبزینه در دنیا است که مومنون از آن میخورند تا از حساب فارخ شوند."

مُذَهَائِثَانِ (۱۴)

۱۹۱۵ (درختان آن دو بهشت) سرسبز و خزم میباشند یونس بن ظبیان گوید امام صادق الله دربارهٔ آیهٔ ﴿مُدْهَامُتَانِ﴾ هرمود: مابین مکه و مدینه با درختان خوما به هم متصل می شود. \*

١ تورالثقلين، ۾ ١٥٠ ص ١٩٨ ۽ تقسير برمان، ۾ ٧٠ ص ٢٩٧

۲ تفسیر صافی، ج ۷٪ ص ۷۶

٣ يور التَّقلين، جَ ١٥ من ٢٠٠٠ تقسير صافي، ج ١٧ ص ٢٧٠ تغيير بقرهان، ج ١٧ ص ٣٩٠

٢ بحرالابوار، ج ١١٥ ص ٢٩ ؛ تعسير صافي، ج ٧، ص ٧٧ ؛ تفسير برهال، ج ٧، ص ٢٠٠

مِهِمَا عَيْنَانِ نَضَاخَتَانِ (١٦)

۶۶ در آن دو (بهشت) چشمهٔ گوارا میجوشد.

﴿ فِيهِما عَيْنَانِ نَصًّا خَتَانِ ﴾ يعني دو چشمه فوار و جوشان.

فيهِنَّ خَيْزاتٌ حِسَّانٌ (٧٠)

۷۰ در آن بهشتها زبانی در کمال بیکی و زیبائی هستند

﴿ فِيهِنَّ خَيْراَتُ حِسَانُ ﴾ فرمود: منظور دخترانی است که چون گیاه بر لب شط کوش می رویند، هر قدر از آنها گرفته شود دوباره به جایش می روید.

حُورٌ مَقْصُورُاتٌ فِي الْمَخِيَامِ ۚ (٧٢)

۷۲ خوریانی که در خیمه های بهشتی مستور میباشند

﴿ خُورٌ مَقْصُورُاتٌ فِي الْخِيَامِ ﴾ يعنى چشم به خاطر شعاع نورشان از نگاه كردن به آنها عاجز است. ا

تَنازَکَ اشمُ رَبُّکَ ذِي الْجَلاْلِ وَ الْإِکْزَامِ (۷۸) ۷۸\_پر حبر و برکت است اسم پروردگارت که صاحب جلال و بررگو ری است.

امام باقر النِّهِ دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿ نَبَارَ کَ اَسْمُ رَبُّکَ ذِی الْجَلاَلِ وَ الْإِکْرَامِ ﴾ فرمود: ما جلال و کرامت خداوند هستیم که خداوند بندگان را به وسسیلهٔ ما گرامی داشت. ۲

۱ بورالثقلین، ح ۵ می ۲۰۱ تضییر صافی، ج ۷ می ۷۷ تقسیر پرهان، ج ۷ می ۴۰۱
 ۲ بخارالانو ر، ح ۲۴، می ۱۹۶ ، بورالثقلین، ج ۵ می ۲۰۲ تقسیر صافی، ح ۷ می ۵۰
 شمسیر پرهان، چ ۷ می ۳۰۲

Samueling in

# تفسير سورة ولقعه

۵۶ – سـورهٔ واقـعه در مکـه نــازل شــده و دارای ۹۶ آیــه است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

إِذَا وَقَمَتِ الْوَافِعَةُ (١)

لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِنَةً (٣)

خَافِضَةٌ زَافِئةٌ (٣) إِذَا رُجِّتِ الْأَرْضُ رَخًا (٣)

وَ بُشِّتِ الْجِبَالُ بَسًّا (٥)

ر بسب الجِبال بـــا ١٦

فَكَانَتُ مَنِاةً مُثْبَتًا (١٦

وَ كُنْتُمْ أَرْوَاجاً ثَلاَثَةً (٧) فَأَصْحَاتُ الْمَيْمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَةِ (٨)

1 ـ هنگامی که واقعهٔ بررگ (قیامت) واقع گردد

۲ ـ که کسی نمی تواند وقوع آن را تکذیب کند.

۳ ــ آن روز گروهی حوار و دلیل میشود و گروهی سربلند میگردد

۲ .. هنگامی که زمین لرزهٔ شادیانی میکنام

۵\_و کوهها متلاشی میشود

عربس چون غباری پر اکتابه در می آیا.

۷ ـ و شما سه گروه خواهید بود.

المديس اصحاب سيس (كروه وستكاران)، جه كروه وسنكاراني المائة وقعَتِ الْواقِعَةُ \* لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِيّةٌ \* فرمود: قيامت حق است

﴿خُافِصَةٌ ﴾ مرمود. خوار و ذليل كنندة دشمنان حدا.

\* رافِعَةً \* رفعت دهندة اولياء الهي ميباشد

﴿ إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجُّا﴾ فرمود. بعضى از اعضاء زمين ما بعص ديگرش كوفته و درهم شود.

﴿ وَ بُسَّتِ الْجِبَالُ بَسِّا ﴾ فرمود كوهها از جاى خود كنده شوند كنده شدنى ﴿ فَكُانَتْ هَبَاءً مُنْبُقًا ﴾ فرمود: ﴿ هباء ﴾ گرد و غبارى بر اثر نور خورشيدى كه از پنجره يا سوراخى درون اتاقى مىتابد در هوا پراكنده بوده و ديده مىشود

﴿ وَكُنْتُمْ أَزُواجاً ثَلاَثَةً ﴾ فرمود، در روز قيامت شما سه گروه ميباشيد ﴿ فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ آنها آم ومناني هستند كه داراي گذاهي دوده و براي حساب ميايستند.

> وَ أَصْحَاتُ الْمَثْنَيْتَةِ مَا أَصْحَاتُ الْمَثْنَيَةِ (٩) وَ الْسَابِقُونَ الشَّابِقُونَ (١٠) ٩. و اصحاب مشتمه (گروه طبیحتان)، چه گروه طبیحتانی! ١٠ ـ و (گروه سوم) پیش گیرطگان که پیش گیرطگانند

فضيلت بيامبر ﷺ وعلى ﴿ وحمزه وجعفر ﴿ وَ السَّابِقُونَ السَّابِفُونَ \* آمهائي

که بدون حساب به سوی بهشت سیقت گرفتند. ا

حدیقه یمانی روایت میکند در روز سیزدهم ماه رجب پیعمبر اکرم این به بلال امر فرمود قبل از رسیدن وقت نماز مردم را ندا کند. چون صدای بلال بلند شد اهل مدینه ضمخه و فریاد شدیدی نمودند؟ گفتند هدور رسول اکرم این چه وقت نمار است؟

رسول خدا به درب مسجد به نام سده تشریف آورد و حلقهٔ در را گرمت و فرمود: ای مردم آیا میشنوید؟

> عرض کردند: بلی ای رسول خدا مطیع و فرمان بردار هستیم فرمود: آیا به مردم می رسانید؟

> > گفتند: آن را برای شما ضمانت میکنیم،

فرمود: خبر می دهم مشما که خداوند مردم را دو صنف آفرید فأصحاب الیّبین و أصحاب الشّنال الشّنال اصحاب راست و اصحاب چپ، مرا از اصحاب راست قرار داد و من بهترین اصحاب راست هستم، و اصحاب راست را سه طایفه نمود اصحاب میمنه و مشئمه و سابقون، من از سابقون و بهترین آنها می باشم و آنها را قبیله های متعددی قرار داد چنانکه فرمود: فیا آیها النّاس إنّا خَلَقْناکُمْ مِنْ ذَکَرٍ وَ أَنْهَیٰ وَ جَعَلْنَاکُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِل لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَکْرَمَکُمُ عِنْدَ اللّهِ أَتُقَاکُمْ مِنْ دَکْرٍ و قبیله من بهترین قبیله ها است و من بزرگترین فرزندان آدم و گرامی ترین شما نزد خدایتعالی هستم و فخری برای من نیست و قبیله را خانه هایی قرار داد و مرا از بهترین خانواده بر گزید و فرمود: فراننا یُریدُ اللّه خانه هایی قرار داد و مرا از بهترین خانواده بر گزید و فرمود: فراننا یُریدُ اللّه

۱ تعمیر صافی، ح ۷، ص ۸۵، بورالتملی، ج ۵، ص ۲۰۴، بهسیر برهان، ج، ص ۴۰۶ ۲ حجرات. آیهٔ ۱۳ ؛ ای کسانی که ایمان اوردهاید، همانا ما شما را مرد و رن آفرندیم و شمه را تیرمه و قبیله ها قرار دادیم با همدیگر را بشناسید، همانا گر امی ترین شما سرد حداوسد پرهیرگارموین شماهاست.

لیُدُهِبَ عَنْکُمُ الرُّحْسَ اَهْلَ الْبَیْتِ وَ یُطَهَّرُکُمْ تَطْهِیراً ﴾ آگاه باشید مرا حداوند ار میان سه نفر اهل بیت خود انتخاب نمود و من بهترین آن سه سعر هستم از خداوند پروا میکنم و فخری نمی نمایم، من و علی و جعفر دو فررند ابیطالب و حمزة بن عبدالمطلب را برگزید که ما در رمین انطح خوانیده نودیم و هر یک پیراهن خود را بصورت خود کشیده بودیم، علی طرف راست می و حعفر طرف جه و حمزه پائین پا قرار گرفته بودند، از خواب بیدار شدم جبرئیل را با سه فرشته دیگر مشاهده نمودم یکی از آن فرشته ها به حبرئیل گفت. به سوی کدام یک از این چهار نفر فرستاده شدهای؟

جبرئیل با پایش به می زد و گفت به سوی این، و او بزرگ پیغمبران و علی بزرگ اوصیاء و جعفر از برای او دو بال سبز است که در بهشت پرواز میکند و حمزه سید شهدا است، ۲

ثُلَّةً مِنَ الْأَوْلِينَ (١٣)

وَ فَسِلٌ مِنَ الْآخِرِينَ (١٤)

عَلَىٰ شَرْرٍ مَوْضُونَةٍ (١٥)

۱۲ کروه زبادی از پیشیبیان .

16 ـ و عدَّهٔ كمي از مثأخران .

10\_آبها بر. تبحتهای اراسه و ریس فاده شله تکیه میرسد

۱ احراب، أيهٔ ۳۳ ؛ جر اين بيست كه حدا ميحواهد الودگي را از شما اهل بيت برديد و شما را كاملا پاكيره گرداند

٢ بنجار الانوس ح ٢٢، ص ٢٧٤؛ يورالتقلبي، ج ٥٥ ص ٣٠٧؛ تفسير بوهال، ج ٧. ص ٢٠٠

امام عليه فرمود: ﴿ ثُلَّةً مِنَ الْأَوْلِينَ ﴾ حزقيل مؤمن آل فرعون و ﴿ ثُلَّةً مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ على بن أسيطالب عليه ميباشد. ا

﴿ ثُلَّةً مِنَ الْأُوِّلِينَ ﴾ آنها پيروان پيامبران هستند

﴿ وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ و اينها پيروان حضرت محمد تَرَا الله ميباشند ﴿ عَلَىٰ شُرُرٍ مَوْضُونَةٍ ﴾ يعني بر تختهائي أماده و نصب شده.

يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُحَلِّدُونَ (١٧)

۱۷ ـ و موجواندانی زیباکه گسترشان همیشگی است در اطراف آسها میگردند.

﴿يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلَّذَانُ مُخَلَّدُونَ ﴾ يعني جواناني كه مسرور وشاد هستند. `

لأَيْسْمَعُونَ مِنْهَا لَغُواْ وَالْأَتَأْشِما (٢٥)

۲۵ ـ در آنجانه سیعنان لعو و بهودهای می شوند و به سیعنان کناه آلودی. ﴿لا یَسْمَعُونَ فِیهَا لَغُوا وَ لا تَأْثِیماً ﴾ فرمود: یعنی فحش و دروغ و غناه در آنجا نمی شنوند.

> وَ أَصْخَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْخَابُ الْيُمِينِ (۲۷) في سِدْرٍ مَخْضُودٍ (۲۸) ۲۷ ــ و اصحاب بعيل (گروه رستگاران)، چه گروه رستگاراني. ۲۸ ــ در سايهٔ درختان سلار بي شار مي آراميد.

۱ باوین الأبات الطاهره، ص ۴۲۱؛ بورالتفس، ج ۵ ص ۴۲۱۹؛ تعبیر برهان، ج ۱۰ ص ۴۲۲ ۲ تغییر پرهان، ج ۱۷ ص ۴۱۴

﴿ وَ أَصْحَابُ الْمَيْمِينِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمِينِ ﴾ فسرمود: ﴿ يسمين ﴿ حَضَرَتُ اميرالمؤمنين على اللَّهِ وَ ﴿ اصحابِ ﴾ شيعيان أن حضرت مي باشند.

﴿ فِي سِدْرٍ مَخْضُودٍ ﴾ فرمود. اين سدر درختي است که نه برگ دارد و سه خار، و وقتي امام صادق الله آيه ﴿ وَ طَلْحٍ مَنْضُودٍ ﴾ را تلاوت کرد، در معنايش فرمود يعني روى هم چيده شده أ .

وَظِلِّ مَثْدُودٍ (٣٠) وَ مَاهٍ مَشْكُوبٍ (٣١)

٣٠ ـ و در ساية كسترده درحتان.

۳۱ سو در کنار تهرمای روان و رلال.

﴿ وَ ظِلٍّ مُنْدُودٍ ﴾ فرمود: درختان سایه دار در وسط بهشت و در عرض آن است مانند عرض آسمان و زمین که شخص سواره در آن سایه صد سال راه میرود بازیه پایان نمیرسد. ۲

﴿ وَ مَاءٍ مَسْكُوبٍ ﴾ يعنى آس كه دائماً در جريان است

لأنقطوعة والأمتثوعة (٣٣)

۳۳ که به قطع می شود و به کسی از حوردن و برداشش آن مانع می کد دد ﴿لاَ مَقَطُوعَةٍ وَ لاَ مَمْنُوعَةٍ ﴾ يعنی نه قطع می شود و نه کسی از خوردن و برداشتن آن مانع می گردد. ۲

۱. تفسیر صافی، ج ۷. ص ۱۸۹ تعسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۵؛ بورالثملین، ج ۵، ص ۲۱۳ ۲. تقسیر پرهان، چ ۷، ص ۴۱۶

۲ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۸

إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءُ (٣٥٥) فَحَعَلْنَاهُنَّ أَيْكَاراً (٣٦٠) عُرُباً أَتَّزاباً (٣٧٥)

٣٥ همانا ما آنها وا در آفرينشي تاره آفريديم

۳۶ و آنها را باکره و دوشیزه قرار دادیم.

۳۷ ربانی که فقط به همسرانشان عشق می ورزند و برای آنها بار و عشوه و گرشمه کرده و هم سن و سال آنها می باشند

> ﴿إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءٌ﴾ منظور حور العين در بهشت است. ﴿فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكُاراً \* عُرُباً ﴾ فرمود: با زبان عربی سخن میگویند. ﴿أَتُراباً ﴾ یعنی هم سن و سال با شوهرانشان هستند.

> > لِأَصْحَابِ الْيَمِينِ (٣٨) ثَلَةُ مِنْ الْأَوَّلِينَ (٣٩) وَ ثُلُةً مِنَ الْآخِرِينَ (٢٠)

۳۸\_(این تعمتها) همه برای ا<mark>صحاب</mark> پمین است

۲۹\_گروه زیادی از پیشینیان،

۲۰ ـ و گروه کمی از امتهای آحرین،

﴿ لِأَصَّحَابِ الْيَمِينِ ﴾ اصحاب امير المؤمنين على النَّخِ . ا ﴿ ثُلَّهُ مِنَ الْأَوَّلِينَ ﴾ فرمود: طبقة اولى كه با پيامبر ﷺ بودند. ﴿ و ثُلَّةً مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ فرمود: طبقه اى از اين امت كه بعد از پيامبر ﷺ

جو بله مِن ۱۱

Amitt.

<sup>1</sup> تقسير صافيء م ٧، ص ٤٩: تمسير برهان، م ٧، ص ٢١٨

وَ أَصْحَابُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَاتُ الشُّمَالِ (٤١)

في سَمُومٍ وَ خَسِمٍ (۴۲)

وَ ظِلِّ مِنْ يَحْمُومِ (۴۳) دده مريدان عدد

لاباردٍ وَ لأَكْرِيمِ (۴۴)

۴۱ و اصحاب شمال (گروه بدیختان)، چه گروه بدیختانی

۴۲ آنها در علاب باد گشته و آب سوزان میباشتد

۴۳ و در زیر سایهای از دود آتش جهنم.

۲۴ ـ (ساپهای) که نه حنگ کننده است و مه آرامنخش

﴿ وَ أَصْحَابُ الشَّبَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ ﴾ فرمود: مراد از ﴿ أَصَحَابُ الشَّمَالِ ﴾ وشمنان محمد و اصبحابشان كه آنها را دوست باشتند

﴿ فِي سَمُّومٍ وَ حَبِيمٍ ﴾ فرمود: سعوم نام آتش است و حميم آبي است که ي جوشد.

﴿ وَ ظِلٍّ مِنْ يَحْمُومٍ ﴾ قرمود: يعنى طلمت و تاريكى كه به شدت گرم است ﴿ لا بُارِدٍ وَ لاَ كُرِيمٍ ﴾ فرمود: طيب و پاكيزه نيست

فَشَارِيُونَ شُرْتَ الْهَبِمِ (٥٥)

هِذَا تُرَكَهُمْ يَوْمَ الدِّينِ (٥٦)

۵۵ پس ممچون شتران تشنه از آن آب میآشامند

06\_این است وسیلهٔ پذیرائی آنها در روز قیامت.

﴿ فَشَارِبُونَ شُرْبَ أَلْهِيمٍ ﴾ فرمود. از أب زقوم مي آشامند، و ﴿ الهيم ﴾ يعني شتر ، (يعني از شدت تشنكي از آب زقوم به يك باره مي آشامند)

۱ بورائلس ح ۵ ص ۲۱۷ عسیر صافی، ح ۷، ص ۹۴ تقسیر برهان، ح ۷، ص ۴۲۴

﴿ هِذَا نُزُّلُّهُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ فرمود: اين ثواب أنها در روز مجازات است.

أَ فرأَيْتُمْ مَا تُمْثُونَ (٥٨)

۵۸ آیا نظمهای را که در رحم میریزید را دیدهاید؟

﴿ أَفَرَ أَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ ﴾ يعني آيا درنيافتيد كه نطفه اي بيش نبوديد.

أَ هَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ (٧١)

أَ أَنَّتُمُ أَنْفَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُثْفِؤُنَّ (٧٢)

نَحْنُ جَعَلْمَاهَا نَدْ كِرَةً وَ مَنَاعَاً لِلْمُقُوبِنَ (٧٣)

٧١ آبا آتشي راكه روشن ميكنيك ديدهابد؟

٧٢ - آيا شما درحت أن را أفريدبد با ما أفريديم؟

۷۳ ما آن را وسیلهٔ تذکر و توشهٔ مسافران قرار دادهایم

﴿ أَ فَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴾ يعنى آيا آن آتشى راكه برافرو هنه مىكنيد و از آن بهرمند مىگرديد بر آن دقت كرديد.

﴿ أَ أَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِونَ \* نَحْنُ جَعَلْناهَا تَذْكِرَةً ﴾ و ما آن را براي يادآوري آتش روز قيامت قرار دادهايم.

﴿ وَ مَثَاعاً لِلْمُقُولِينَ ﴾ فرمود: يعني وسيله زندكي محتاجان. ا

فَلاَ أُفْسِمُ بِمَوْاتِحِ النُّجُومِ (٧٥)

۷۵ ـ سوگد به مترلگاه مزول ستارگان

﴿ فَلا أَتُّسِمُ بِمَوْاقِعِ النُّجُومِ ﴾ فرمود: ﴿لا اقسمِ ﴾ به معناى ﴿ أَتْسم ﴾ يعنى

۱ بورالثقين، ح ۵ من ۲۲۲ ، بعيير صافي، ج ٧، ص ۹۶ : بعيير برهال، ح ٧. ص ۴۲۶

#### سوگند به جایگاه ستارگان. ا

وَ تُحْفَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَلِّبُونَ (۸۲) ۸۲ــو سجای شکر روزیتان آن را تکذیب میکسد؟

ابو عبد الرحمن سلمی از حضرت امیر المؤمنین الله روایت کرده که آن حضرت در حین قراءت سوره واقعه این آیه را چنین میخواند که «و تجعلون شکرکم انکم تکذبون» و بعد از آن فرمود: متوجه شدم که کسی میگوید برای چه اینچنین آن را قرائت کردم زیرا از رسول خدا می الله شدیم که او سیر همینطور آن را قرائت می کردند، و هر وقت که باران می بارید می گفتند. باران ستارهٔ (دوء) آفلان و فلان بر ما بارید، پس خدا آیهٔ «تجعلون شکرکم اُنکم تکذبون» را فرو فرستاد. "

ابق بصدر روایت میکند که امام صادق الله دربارهٔ آیهٔ ﴿ وَ تَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ اللهِ بَصِيرِ رَوایت میکند که امام صادق الله دربارهٔ آیه فرمودند: آیه اینطوری «و تجعلون شکرکم أنکم تکذبون» دازل شده است. \*

فَلَوْ لَا إِذَا تَلَعَتِ الْحُلْقُومُ (٨٣)

"المديس جرا هنگامي كه جان به كلو مي رسد (فَلَوْ لاَ إِذَا يَلَغَتِ الْحُلْقُومَ في يعني نفس هنگامي كه به حلقوم برسند.

ال تفسير صافيء ج ٧، ص ٩٩ ؛ نورالتعلين ج ٥٥ ص ٢٢٥

۲ بوء بام مشروای است که مردم گمان می کردند باران از آن می بارد

۳ مسدرک الوسائل، ح کرمی ۱۹۵ و ج ۱۸من ۱۲۲ و ج ۵۵ ص ۳۱۳۰ تعمیر بوهار، ج ۱۰ ص ۴۲۸؛ تفدیر صافی، ج ۱۷ ص ۱۰۱؛ تورالتقلین، ج ۵ ص ۲۲۷

٢ صدر الأبورو ، ج ٩، ص ٢٤٦٠ بهسير صافي، ج ٧، ص ١٠١٠ تفسير برهان، ح ٧ ص ٢٢٩

فَلُوْ لَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدَيِنِهِنَ (٨٦) تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٨٧)

عمد پس اگر روز قیامت و مجاراتی برای شما نیست.

AV روح وا دوماده مه مندل مُرده برگردائيد اگر واست ميگوببد؟

﴿ فَلَوْ لَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرٌ مَدِينِينَ ﴾ فرمود: اكر شما در برابر اعمالتان جرا داده

نمىشويد،

> مَّأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ (٨٨) فَرَوْحٌ وَرَيْخَانٌ وَ جَنَّةٌ نَعِيم (٨٩) وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْخَابِ الْيَمِينِ (٩٠) فَسَلاَمٌ فَكَ مِنْ أَصْخَابِ الْيَمِينِ (٩١) وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَنَّبِينَ الصَّالِينَ (٩٢) وَ تَصْلِيمَ جَمِيمٍ (٩٣) وَ تَصْلِيمَ جَمِيمٍ (٩٣) إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقَّ الْيَقِينِ (٩٥) إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقَّ الْيَقِينِ (٩٥) فَسَنْعَ بِاسْمٍ رَبُّكَ الْعَقلِيمِ (٩٦) مَارَدِيسَ آكر الرَّ مقريان باشاد.

٩٠ و اگر از اصحاب يمين باشاد

٨٩ بيس در روح و ريحان و بهشت پر تعمت است.

١ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٣٠؛ بورالثعلين، ج ١٥ ص ٢٢٧

۹۱ ــ (مه او گفته می شود) پس سلام بر تو که از اصحاب یمین هستی

۹۲ دو اما اگر از تکاریب کنندگان گمراه باشد

٩٣ ــ به وسيلة أب جوشان مورد بديراني واقع ميشود

4۴ و جايگاهش در آنش جهنم است

٩٥ همانا اين حق و يقين است.

٩٠ ـ پس به نام پروردگار مظيم تسبيحگو.

﴿ وَ أَمَّ إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ يعنى كسى كه از أصحاب اميرالمؤ منين على النَّا ﴿ باشد.

﴿ فَسَلاَمُ لَکَ ﴾ اى محمد ﴿ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ كه عذاب مى شوىد ` ﴿ وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ ۞ فَنُزُلٌ مِنْ حَمِيمٍ ۞ وَ تَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ﴾ دربارة دشمنان آل محمد تَنَيَّلُونَةُ مى باشد. آ

﴿ إِنَّ هٰذَا لَهُوَ حَتَّ الْيَقِينِ \* فَسَيِّعْ بِاشْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ همانا اين حق و يقين است. پس به نام پروردگار عظيم تسبيحگو.

ابو بصير كويد از امام صادق الله شنيدم كه درباره آية ﴿ فَأَمُّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَأَمُّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَرَوْحٌ وَ رَيْحَانُ ﴾ مى فرمود روح و ريحان در قدر است و \* رَجَنَّةُ يَعِيمٍ ﴾ فرمود در آخرت مى باشد، ﴿ وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذَّبِينَ الضَّالِينَ ﴿ فَتُزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ كه در آخرت مى باشد. "
مِنْ حَمِيمٍ ﴾ كه آن در قبر بوده ﴿ وَ تَصْلِيَةُ جَمِيمٍ ﴾ كه در آخرت مى باشد. "

١. يورالتقيي، ج ۵ ص ٢٢٩ ؛ تقسير صافي، ج ٧، ص ١٠٣

٢ بورالثقلين، ج ٥ من ٢٢١؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ١٠٣

۳ محار الاہو رہ ج کا ص ۲۱۷ کفسیر صافی، ج کا ص ۱۰۳ مور الشفلیں، ج ۵۔ ص ۲۲۸ تفسیر مرهان، ح کا ص ۴۳۲

## تفسير سورة حديد

۵۷ – سورهٔ حدید در مدینه

نـازل شـده و دارای ۲۹ آیـه

است.



## يسم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

سَبُّحَ لِلَّهِ مَا فِي الشَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَرِبِرُ الْحَكِيمَ (١)

لَهُ مُنْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يُحْمِي وَ يُعبِتُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدبِرٌ (٢)

هُوَ الْأَوْلُ وَ الْآحِرُ وَ الظَّاهِرُ وَ الْنَاطِلُ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ (٣)

هُوَ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمُّ اسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُحُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُحُ وبِها وَهُوَ

مَعَكُمْ أَيْنَ مَاكُنَّتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (۴)

لَهُ مُلَكُ السُّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ إِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ (۵)

يُولِخُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَ هُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٦) آمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ أَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَقَبِنَ فِيهِ فَالَّدِبِنَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ أَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرُكِيرٌ (٧)

۱ ــ آمچه در آسمانها و ژمین است تسبیحگوی خدا هستند، و او عبریر و حکیم است.

۳ ـ حاکمیت آسمانها و رمین برای اوست؛ او رتابه میکند و میمیراند، و بو بر هر چیری تواناست.

۳-اوّل و آحر و ظاهر و ماطن اوست، و او به هر چیری داناست

۴ او آن کسی است که اسمالها و رمین را در شش روز آفرید سپس بر عرش مراز گرفت، انچه که در رمین فرو می رود و آنچه که در رمین برود می آید را می داند و نیز آنچه که در با الا می آید را می داند و نیز آنچه که در با الا می رود (را بیر می داند)، هر کجا که باشید او با شماست، و حدود به ایچه که انجام می دهید بیناست

۵ ماکمیت آسمانها و زمین از سرای اوست، و هسمهٔ امنور سه سنوی و بازگردانده میشود.

عدشت را در روز و روز را در شت پنهان میسازد، و او باناسچه که در سینه هاست آگاه است.

۷ ـ به حدا و رسولش ایمان بیاورید، و از آنچه شما را جانشین در آن قرار داده انهاق کنید، پس کسانی که از شما ایمان نیاورند و انفاق کنند نرای مه باداش، بزرگی است

﴿ سَبِّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* فرمود اين همان است كه رسول خدا ﷺ در بارهاش فرمود: كه جامع ترين كلمات به من دادهاند. أ

﴿هُوَ الْأُوَّلُ ﴾ فرمود: قبل از هر چيزي.

﴿ وَ الْآخِرُ ﴾ فرمود. بعد از هر چيزي باقي مي ماند.

﴿ وَ هُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ يعنى از ضمائر و باطرها آگاه است أَ ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ يعنى در شش وقت " ﴿ ثُمَّ اَسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ ... ﴾ سپس بر عرش قرار

۱ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۲۵

٢. بورالتقلين، ج ٥٠ ص ٢٢١، تفسير برمان، ج ٧٠ ص ٢٢٨

٣ تفسير برهان، ح ٧، ص ٢٢٨

گرفت، آنحه که در زمین فرو می رود و آنهه که از زمین بیرون می آید را می داند و نیز انچه که در ای بالا می رود (را نیز می داند)، هر کجا که باشید او با شماست، و خداوند به آنچه که اسحام می دهید بیناست.

از آية دوم تا آية هفتم ﴿أَجْرُكَبِيرٌ ﴾ از محكمات است.

امام صادق الله فرمود: بر در بهشت نوشته شده که قرض دادن هیجده حسنه دارد و صدقه دادن ده حسنه، چون قرض به شخص محتاج می رسد ولی صدقه چه بسا به دست کسی برسد که هیچ احتیاجی نداشته باشد. ا

مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَا فَيُصَاعِفَهُ لَهُ وَ لَهُ أَجُرُ كَرِيمٌ (١١) ١١-كيست كه به خداوند قرض ديكو بدهد (اد مالي كه حداوند به او عنايت فرموده به مستحقال قرض الحسب و صدقه بندهد) تنا حداوب سردى دو چندين ترابر كند؟ و براى او باداش نا ارزشي است

إسحاق بن عمار كويد از امام موسى كاظم الله وردارة آية ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَ لَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾ سوال كردم، فرمود: دربارة صلة ارحام با [ امام ] نازل شده است. "

يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ يَشَعَىٰ تُورَهُمْ بَيْنَ أَيْدَبِهِمْ وَ بِأَيْمَانِهِمْ مُشْراكُمُ الْيَوْمَ جَنَّاتٌ فَجْرِي مِنْ فَحْتِهَا الْأَنَّـهَارُ خَالِدِينَ فَيِهَا دَٰلِكَ هُـوَ الْـفَوْزُ الْخَطِيمُ (١٢)

۱. مستدرک الوسائل، ج ۱۲، ص ۳۶۴؛ نورالثقلین، ج ۵ ص ۲۲۹ ۲. بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۲۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۳۹؛ کافی، ج ۱، ص ۵۲۷؛ تفسیر صابی، ح ۷، ص ۱۱۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۴۰

يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُولَ وَ الْمُنَافَقَاتُ لِللَّذِينِ آمَنُوا الْظُرُّونَا نَقْتَسُ مِنْ نُورِكُمْ قَل ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُوراً فَصُرِب نَتَنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ مَاتُ رَجِئُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَ طَاهِرُهُ مِنْ قِبَاهِ الْعَدَّابُ (١٣)

بُنادُونَهُمْ أَ لَمْ بَكُنْ مَعَكُمْ قَالُوا بَلَى وَ لَكِنْكُمْ فَنَسُمْ أَنْفَسَكُمْ وَ تَسَرَبُّهُمُمْ وَ ارْتَثُمُ وَ غَرَّنْكُمُ الْأَمَانِيُّ حَتَى خَاءَ أَمْرُ اللَّهِ وَ عَرَكُمْ بِاللَّهِ الْعَرُورُ (۱۴) ۱۲ ـ روری که مردان و ربان مؤمن را می بینی که مورشان پیش رو و سسب راستشان با سرعت حرکت می کند (و به آنها مؤده داده می شود) بشارت باد بر شما امرور به بهشتی که مهرها از ریز در حتابش جاری است، و درآب همیشگی حواهید مود، این همان رستگاری بزرگ سب

11 ـ و روری که مردان و رمان منافق به مومنین میگویند به ما نگاه کنید تا از بود شما بگیریم، به آنها گفته میشود به پشت سرنان برگردید و بر آنجا بود بگیرید پس دراین هنگام میان آنها دیواری رده میشود که دری دارد، ک در ناطن آن وحمت و در ظاهرش علاب است.

11- (منافقین) آنها را صفا می رفتد آیا ما با شما بنودیم؟ می گویند سی، و لکن خودتان را به فتنه افکندید و انتظار (هلاکت مؤمنان و تمردن پیامبر را) می کشیدید، و (در امور دین) شک و تردید داشتید، و آزروهایتان شما را فریب داد تا اسکه فرمان الهی قرا رسمد، و شبطان فریسده شما رد؛ برمر قرمان الهی فریب داد.

﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَسِنَ أَيْدِيهِمْ وَ بِالْمَانِهِمْ \*
فرمود: در روز قيامت نور در بين مردم طيق درجات ايمانشان تقسيم
مىشود، و نورى كه به منافق مىرسد تنها بين انكشت أبهام پاى چپش را فرا
مىگيرد، منافق به نور خود مىنگرد، و سپس به مؤمنين مىگويد. دايستيد تا

من از نور شما اقتباس كنم.

مؤمنین به ایشان می گویند ﴿ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَوسُوا نُـوراً ﴾ به عقب
برگردید و در آنجا برای خود کسب نور کنید، در این هنگام است که بین این
دو طایفه دیواری زده می شود، دیواری که دارای دری است، از پشت دیوار
مؤمنین را صدا می زنند ﴿ أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ قَالُوا بَلَیٰ وَلُكِنّكُمْ فَتَنْتُمْ لَّفُسَكُمْ ﴾ که
مگر ما در دنیا با شما نبودیم؟ می گویند: بله بودید، و لیکن شما خود را مفتون
و هلاک کردید، امام فرمود: یعنی با نافرمانی خدا، خود را هلاک کردید.
﴿ وَ ارْتَبْتُمْ ﴾ یعنی همواره در انتظار بودید و شک داشتید ﴿ وَ تَرَبَّعُنتُمْ \* ا

فَالْيَوْمَ لِايُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً وَ لأَمِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مَأْذِاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمْ وَيِثْسَ الْمَصِيرُ (١٥)

۱۵ ـ پس امرور به از شما فدیه گرفته میشود و به از کافران، جمایگاهتان آتش حهم است، و آن سرپرستتان میباشد، و چه باد جایگاهی است.

﴿ فَالْيَوْمَ لاَ يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً ﴾ فرمود: به خدا سوگند منظور يهود و نصارى نيست، بلكه منظور همين مسلمان اهل قبله است؛ سپس فرمود، ﴿ مَأُواكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمْ ﴾ يعنى آتش اولى و سزاوار تر براى شما است.

أَ لَمْ يَأْنِ لِلَّذَيِنَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِـنِكْرِ اللَّـهِ وَ مَا نَـزَل مِـنَ الْـحَقُ وَلاَيَكُونُوا كَالَّذَيِنَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَّدُ فَفَسَتْ قُنُوبُهُمْ وَكَذِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ (١٦)

۱۶ ساً با وقت آن ترسیده کسانی که ایمان آوردهاند دلهایشان در برابر دکر

۱. تفسیر صافی، ج ۱۷، ص ۱۱۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۱۷، ص ۴۴۲

حله وبله و آنچه که از حق بازل می شود خاشع گردد، و مانند کسانی که قس از اینها کتاب داده شاره نباشند که جول زمانی طولانی بنر اسها گ، سب قلبهایشان را قساوت گرفت، و بسیاری از آنها فاسق هستند

\* أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا \* يعني آيا وقت آن نرسيده كه ايمان آورىدگان طاهري دعوت حق را اجانت كنند

> ﴿ أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ ﴾ يعنى قلبهايشان ترسان شود ﴿ لِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ در برابر ذكر الهي. أ

مَا أَصَاتَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لاَ فِي أَنْفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتابٍ مَنْ قَتْلِ أَنْ نَتْرَأَهَا إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسْهِرُ (٢٢)

لِكَيْلا تَأْسَوُاعَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَ لا تَقْرَحُوا بِمَا آثَاكُمْ وَ اللَّهُ لا يُجِتُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورِ (٣٣)

۲۲ ــ هیچ ربج و مصیشی در رمین و به در وجود شما بوجود بمی ید مگر آنکه قبل از اینکه رمین را بیافرینیم همه (در لوح محفوط) ثبت شده است. هماناکه آن بر خلافزند آسان است

۳۳ این بدین حاطر است که نسبت به آنچه که از دست دادهایا، ناسف نخورند، و نسبت به آنچه که به شما داده شده خوشحال مناشیان و حادوند هیچ متگیر خودستایی وا دوست نمی دارد.

حسن بن عباس بن حریش گوید امام جوادیُّ دربارهٔ آیهٔ ﴿لِكَیْلا تَأْسَوْا عَلَیْ مَا فَانَكُمْ ﴾ فرمودند كه امام صادق الله فرمودند: مردی از پدرم درمارهٔ

بهسیر صافی، ح ۷، ص ۱۱۳ و رالثقلین، ح ۵، ص ۲۴۱ و نصیر پرهال، ج ۷ ص ۴۴۵

همین آیه سوال کرد که فرمود: نازل شده دربارهٔ.... که به زودی می آید ٔ

عبد الرحمن بن كثير روايت مىكند كه امام صادق الله درسارة اينه المأضاب مِنْ مُصِيبةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لا فِي أَنْسُكُمْ إِلا فِي كِتْابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَرَا رساند، كتاب خدا در آسمان علم خدا به آن است و كتاب خدا در زمين علوم ما در شب قدر و عير آن مى باشد."

١ صاحب تفسير بورالشقلين ابين حديث را از تقسير قدى اينطور مقل هي كند. قال أبو حمد عارفي اينطور مقل هي كند. قال أبو حمد عارفي لكثير تأسؤا على ما فاتكم قال قال أبو عبد اللحائي اسأل رحل أبي عليه عن درك فقال مرلت في أبي بكر و أصحابه، واحدة مقدمه، و واحدة مؤخره، لا تأسوا على ما فاسكم معاصر به على بن أبي طالب عليه و لا تعرجوا مما اتاكم من الفتة التي عرصت بكم بعد رسود الله عليه الرحل اشهد اتكم أصحاب الحكم الذي لا خلاف فنه، ثم قال الرجل فدهب فيم أره. تقسير نور الثقلين، ج ٥ ص ٢٢٨.

۲ بحارالانوار، ح ۲۴، ص ۲۲۳ و ج ۹۶، ص ۱۲ ، تقسیر صافی، ج ۱۷ ص ۱۱۹ ؛ بور لثفلس، ج ۵ ص ۲۴۸ : تقسیر برهان، ج ۱۷، ص ۴۵۷

ع کافی، ح ۱، ص ۱۴۶ ؛ بحار الانوار، ح ۱۴، ص ۱۲۲ ؛ تنفسیر صاعی، ح ۱، ص ۱۱۹ تو الثقلین، ح هاص ۱۲۸ ، تفسیر برهان، ح ۷، ص ۴۵۷

#### گفتگوی بین یزید و علی بنالحسین 🕾

﴿ فَ أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَ لا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتَابٍ ... \*

امام صادق الله آوردند على بن الحسين و دختران امير المؤمس الله يزيد بن معاويه لعنه الله آوردند على بن الحسين و دختران امير المؤمس الله را نيز وارد بارگاه بزيد نمودند و دست و كتف على بن الحسين در اين هنگام به غل و زنجير سنته شده بود. يزيد بعنوان شمانت به على بن الحسين رو كرد و گفت: اى على بن الحسين شكر و سياس مر خدائى را كه پدر ترا مقتل رسائيد.

زین العابدین در پاسخ او فرمود: لعنت خدا بر کسی باد که پدرم را کشت یزید از جواب علی بن الحسین در خشم شد دستور داد گردن او را برنند، علی بن الحسین فرمود ای یزید اگر تو مرا بکشی چه کسی این دختران رسول خدا را به منازل ایشان در مدینه خواهد رسانید در حالتی که آنان سرپرست و محرمی جز من ندارند.

در اینجا خشم یزید فرو نشست و گفت: ای علی بی الحسین جز تو دیگری آنان را به منازل خویش نخواهد رسانید سپس دستور داد سوهانی حاضر کردند و خود با دست خویش به وسیلهٔ سوهان زنجیر گردن علی بن الحسین را برید و از گردن او بیرون آورد، سپس گفت، ای علی بی الحسین آیا میدانی جرا زنجیر را از گردن تو باز کردم؟

فرمود: بلي، خواستي بدينوسيله منّتي بر ما گذاشته باشي.

یزید گفت آری بخدا قسم جز این قصد دیگری نداشتم سپس ایس آیه را خواند ﴿ وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ ایعنی آسچه رسج و

۱ شوری، آیهٔ ۳۰

مصيبت بشما رسيد بر اثر اعمالي است كه انجام بادهايد.

على من الحسين فرمود: اى يزيد اين آيه دربارهٔ ما نازل نشده است بلكه اين ايه ﴿ مَا أَضَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ - تا - لأ تَفْرَ خُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ دربارهٔ ما نارل شده است و فرمود و زيرا ما از آن كسانى هستيم كه اگر چيزى ار ما در اين دنيا هوت شده و از دست برود دلتنگ و آزرده خاطر نمى شويم و نيز اگر اقبال و خوبى بما برسد به خاطر آن شاد و مغرور نمى گرديم. ا

لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيْنَاتِ وَ أَنْزِلْنَا مَعَهُمُ الْكِئَابِ وَ الْسِيرَانَ لِسَغُومَ النَّاش بِالْقِسْطِ وَ أَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ تأْسُ شَديدٌ وَ مَنَافِعٌ لِلنَّاسِ وَ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَ رُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهُ قَوِيَّ عَزِيزٌ (٢٥)

۲۵ به تحقیق ما رسولاتی را با دلائلی روشن فرستادیم و با آنها کتاب و میران بازل کردیم تا مردم به عدالت قیام کتند، و آهن را بازل کردیم که در آن قدرتی قوی و متافعی برای مردم است، تا حداوید بداند که چه کسی او و رسولش را باری میکند، بدون آنکه او را بسیند، همانا حداوید قوی و عزیر

﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَ أَتَوَلَّنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْعِيزَانَ ﴾ فرمود: مواد از ﴿العيزان ﴾ اماحِكِ است. ٢

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ آمِنُوا بِرَسُولِهِ يُسُوِّيَكُمْ كِـغُلَيْنِ مِـنَّ رَحْــتَنِهِ وَيَخْعَلْ لَكُمْ نُوراً فَمُشُونَ بِهِ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ عَمُورٌ رَحِبِمٌ (٢٨)

ا بحارالا وار، ح ۴۵، ص ۱۶۸ ورالثقلین، ح ۵، ص ۲۴۷ ، تفسیر برهان، ح ۱، ص ۴۵۷
 ۲ ورالثهبی، ح ۵، ص ۱۳۹ ؛ تعسیر برهای، ج ۷، ص ۴۶۳ ، تقسیر صافی، ح ۱، ص ۱۲۰

لَنَلاَ يَمْلَمُ أَمْلُ الْكِتَابِ أَلاَّ يَقْدَرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِنْ فَصُلِ اللّهِ وَ أَنَّ الْفَصْلَ سَد اللّهِ يُؤْتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظْنِمِ (٢٩)

۲۸ ای کسانی که ایمان آوردهاید از حداوند نیرهبرند، و به رسواش سمان نیاورید تا حداوند دو بهره از رحمتش به شما عبایت کند و برای سما نوری قرر دهد که به وسیلهٔ آن راه بنروید و گناهانتان را بنیامرزد، و حساوسد آمرزنده و مهربان است.

۲۹ ـ تا اهل کتاب بداسد که چیری از فصل حداوند را قادر بیستند، و هماما فصل به دست حداوند است که به هر کسی که بحواهد می دهد، و حداوند دارای قضل بروگ است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ آمِنُوا بِرَسُولِهِ يُوْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِـنُ رَحْـمَتِهِ \* عرمود: دو بهره از رحمت الهي ميبرنند يكي ايبكه خداوند آنها را داخل آتش جهنم نميكند و ديگر اينكه آمها را وارد در بهشت ميكند.

﴿ وَ يَجْعَلُ لَكُمْ نُوراً تَنشُونَ بِهِ ﴾ يعنى ايمان.

سماعة بن مهران گوید امام صنادق الله عند معنای آیه ﴿ يُواتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِسَنُ رَحْمَتِهِ ﴾ فرمود: امام حسن الله و امام حسنی الله و ﴿ وَ یَسَجْعَلُ لَكُسمُ سُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ فرمود. امامی که به آن اقتداء می کنید و از او پیروی می ممائید. `

﴿لِنَلاَ يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلاَ يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِنْ فَضْلِ اللّهِ وَ أَنَّ الْفَصْلَ بِيَد اللّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ ﴾ تا اهل كتاب بدانند كه چيزى ال فضل خداوند را قادر نيستند، و همانا فضل به دست خداوند است كه به هر كسى كه بخواهد مى دهد، و خداوند داراى فضل بزرگ است.

ادوبل الایاب الطاهره، ص ۱۹۴۲ شواهد التنزیل، ح ۲، ص ۲۰۹ ، بورالشفیل، ح ۵ ص ۲۵۳ ، بورالشفیل، ح ۵ ص ۲۵۳ ، بحد ۱۶۳۷ نصیر صافی
 ح ۲۵ ص ۱۹۳۳ ، تعمیر برهال، چ ۷، ص ۴۶۵ .

# تفسير سورة هجادله

۵۸ – ســـورهٔ مــجادله در

مدینه نازل شده و دارای ۲۲

آیهٔ است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

قَدْ سَمِعَ اللَّهُ فَوْلَ النَّنِي تُجادِلُكَ في زَوْجِهَا وَ تَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَ اللَّهُ يَشْتَعُ تَحاوُرَكُما إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ يَصِيرٌ (١)

الَّذِينَ يُظاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ يَشَائِهِمْ مَا هُنَّ أَشْهَائِهِمْ إِنَّ أَشْهَاتُهُمْ إِلاَّ اللاَّفِي وَلَدُنَهُمْ وَ إِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكُراً مِنَ الْقَوْلِ وَ زُّوواً وَ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُوَّ غَفُورٌ (٢) وَ الذَّذِينَ يُطَاهِرُونَ مِنْ يَسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاشَا ذَٰلِكُمْ تُوعَطُونَ بِهِ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣)

فَمَنْ لَمْ يَجِدٌ فَصِيَامٌ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَتْلِ أَنْ يَتَمَاشًا فَمَنْ لَـمْ يَسْتَطَعُ فَإِطْعَامُ سِئِّينَ مِسْكَبِناً ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ يَسْلَكَ حُـدُودُ النَّـهِ وَ لِلْكَافِرِينَ عَذَاتُ أَلْبِمْ (۴)

۱ ـ به تحقیق حداوبد سخن ربی واکه دربارهٔ شوهرش به تو مراجعه کرده و به خداوید شکایت میکرد را شنید، و حداوید گفتگوهای شما دو عمر را میشنید، هماناکه خداوند شنوا و بیناست

 ۲ کسانی از شما که با زنانشان ظهار میکنند (میگویند بسبت تو به من مانند مادرم به من است)، آنها مادر جمیقی شوهران بیستند، مادران جمیقی آنها همانهایی هستند که آنها را به دنیا آوردباند، هیمانا کنه انبها سیختان رشت و باطل میگویند، و همایا که حلاوید بیخشنده و آمرزیده است ۳ و کسانی که با زبان حود ظهار میکنید و بعد از گفته خود برمیگردید، قبل از اینکه با آنها تماس بگیرند بردهای را آزاد کشد. این کلامی است که به آن بید و ایدر داده میشوید، و حلاوید بلانچه که انجام می دهید یک است

لا بیس کسی که بردهای لیافت قبل از تماس (با همسرش) دو ماه بی در پی روزه چگیرد، و کسی که استطاعت آن را هم بدارد پس شصت مسکین ر طعام دهد، این (حکم کفاره) برای آن است که به حداوند و رسولش ایسان بیاورید، که این حدود الهی است، و برای کافران عذابی دردناک اسب

﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَ تَشْنَكِي إِلَى اللَّهِ وَ اللَّهُ يَسْمَعُ تَخاوُرَكُما إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾

سبب نزول سوره به خاطر اول طهاری دود که در اسلام اتفاق افتاد و علتش این بود که مردی به نام اوس بن صامت از انصار که پیرمردی بود، روزی از زنش عصبانی شد و به او گفت: تو به من مانند پشت مادرم هستی، پس از مدتی اوس از گفتهٔ خود پشیمان شد در زمان جاهلیت هرگاه کسی این جمله را به همسرش می گفت تا آخر بر او حرام می شد، اوس به همسرش گفت. ای خوله مادر زمان جاهلیت با این جمله به هم حرام می شدیم، حال که خداوید اسلام را برای ما آورده به نزد رسول خدا به ای خوا و در این باره از آن حضرت سوال کن. خوله نزد رسول خدا به آن آمد و عرص کرد: ای رسول خدا به خدا به به بدر و مادرم فدای توباد، اوس بن صامت شوهرم و پدر بچه هایم حیاسر عمویم است که به من گفت: که تو به من مانند پشت مادرم به من هستی و بسر عمویم است که به من گفت: که تو به من مانند پشت مادرم به من هستی

وسیلهٔ شما اسلام را برای ما فرستاد، حکم چیست؟ ا

#### اولين ظهار دراسلام

حمران روایت میکند که امام باقرطی و رمود زنی از مسلمانان مزد رسول خدا کی رفت و عرضه داشت: یا رسول الله! فلانی همسر من است که عمری رحم خود را در اختیارش گذاشتم، و در امور دنیا و آخرت یاریش کردم، و هیچ ناملایمی از من ندیده، میخواهم از او شکایت کنم.

فرمود: از چه شکایت کنی؟

عرضه داشت: به من گفته تو بر من حرامی، همان طور که پشت مادرم حرام است، و مرا از خانهام بیرون کرده، حال در کار من چارهای بیندیش، حضرت فرمود: خدای تعالی درباره این مساله آیه ای نازل نفرموده تا طبق آن میان تو و شوهرت حکم کنم، و من نمی خواهم از کسانی باشم که پاسخ روشن نمی دهند. زن شروع کرد به گریه کردن، و شکوه معودن به درگاه خدای عز و جل، و از نزد رسول خدا بیرون رفت.

راوى مىگويد: خداى تعالى كفتگوى او با رسول خدا مَنْ الله و شكايتش در المر شوهرش را شنيد، و اين آيات را نازل كرد: ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلُ النِّي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا - تا - وَ إِنَّ اللهُ لَعَفُو مُ اللهُ عَفُورٌ ﴾

پس رسول خدا ﷺ کسی را به بنبال آن زن فرستاد، و به وی فرمود. برو شوهرت را بیاور. زن شوهرش را آورد. حضرت به او فرمود: آیا تو به همسرت گفته ای که تو بر من حرام هستی مانند پشت مادرم؟

۱ ایجارالاتوار، نج ۲۲، ص ۷۱ و ج ۱۰۱، ص ۱۶۵ د تعمیر سرهای، ج ۷، ص ۴۷۰ - تنفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۲۹

عرض كرد بله آن را كفتهام،

رسول خدا مَنَ أَنَا مَه او فرمود خداى تعالى درباره كار تو و همسرت، قرآنى (آیاتی) نازل كرده، و آیات را برایش خواند: ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِیمِ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الرَّحْنِ الرَّحِیمِ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِیمِ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ اللهِ عَالِيَ اللهُ اللهُ قَوْلَ اللهِ عَلْورَ اللهُ الرَّحْنِ الرَّحِیمِ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ اللهِ عَلَيْ تُعَالِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ قَدْ سَمِع اللهُ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ قَدْ سَمِع اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُل

راوی میگوید: مرد برگشت، در حالی که از آنهه به همسرش گفته بود پشیمان بود، و خدای تعالی برای اینکه مؤمنین دهار چنین ندامتی نشوند، این آیه را فرستاد: ﴿الَّذِینَ یُظَاهِرُونَ مِنْ نِسْائِهِمْ ثُمَّ یَعُودُونَ لِنا قالُوا ﴾ کسانی که همسر خود را ظهار میکند، و پشیمان میشوند یعنی آن مرد که به رسش گفت تو بر من همهون پشت مادرم حرام هستی، و بعد از آنکه این مرد چنین کرد و خدا او را عفو فرمود، اگر کسی چنین کند، بر او واجب میشود قبل از همخوابگی با همسرش بردهای آزاد کند ﴿دَلِّكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَ اللَّهُ بِنا تَعْمَلُونَ خَرِي هِ فَمَنْ لَمْ یَجْدُ فَصِیامً شَهْرَیْنِ مُتَنَابِمَیْنِ ﴾ و اگر کسی نمیتواند برده آزاد کند، قبل از تماس دو ماه بی در پی روزه بگیرد، ﴿فَمَنْ لَمْ یَسْتَطْعُ قَاطُعُمُ سِتَینَ کند، قبل از تماس دو ماه بی در پی روزه بگیرد، ﴿فَمَنْ لَمْ یَسْتَطُعُ قَاطُعُمُ سِتَینَ وَ کند، قبل از تماس دو ماه بی در پی روزه بگیرد، ﴿فَمَنْ لَمْ یَسْتَطُعُ قَاطُعُمُ سِتَینَ آن گاه فرمود: خدای تعالی عقویت کسی را که بعد از این نهی ظهار کند این آن گاه فرمود: خدای تعالی عقویت کسی را که بعد از این نهی ظهار کند این قرار داده و فرموده: ﴿ذَلِکَ لِتُوْمِنُوا بِاللّٰهِ وَ رَسُولِهِ وَ تِلْکَ خُدُودُ اللّٰهِ ﴾ یعنی این است حدظهار. ا

امام باقر الله فرمود: ظهار بر اثر سوگند، و برای زیان رساندن (اضرار)، و در حال خشم واقع نمی شود، و جز در زمان پاکیزگی زن بدون هم آغوشی و

١ وسائل بشيعه، ح ٢٢: ص ٢٠٤؛ بحار الأبوار، ج ١٠١، ص ١٩٤ كافي، ح ٤، ص ٥٢

#### ىيز گواهى دو گواه مسلمان صنورت نمىگيرد. <sup>ا</sup>

اً لَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوى ثَلاثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَ لاَ خَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَ سَادسَهُمْ وَ لاَ أَشْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلااَكْتُر إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَاتُوا ثُمَّ يُنَيِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَليمٌ (٧)

أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهُ بِنَ تُهُواعَنِ النَّجْوى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا تَهُوا عَنْهُ وَ يَتَنَاجَوْنَ بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَ إِذَا جَاؤُكَ حَيْوٌكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكُ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْ لاَ يُعَذِّنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْنَهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَيِئْسَ الْمَصِيرُ (٨)

يَّا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاحَيْتُمْ فَلاَ ثَنَاحَوًا بِالْإِثْمِ وَ الْـعُدُوانِ وَ مَـعُصِيَةِ الرُسُولِ وَ تَنَاجَوًا بِالْبِرِّ وَ النَّقُوىٰ وَ اتَّقُوا اللَّهِ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (٩) إِنَّمَا النَّحُوىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْرُّنَ الدِّبِنَ آمَنُوا وَ لَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْناً إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْبَتَوَكُّلِ الْمُؤْمِنُونَ (١٠)

۷-آیا بمی دانی که حداوند آنچه در آسمان ها و رمین است را می داند، هیچ سه تعری با همدیگر تحوا بمی کنند مگر آنکه چهارمین آنها حداوند است، و پنج نفری با هم نجوا بمی کنند مگر آنکه ششمین آنها حداوند است، و هیچ نعداد کمتر از اینها یا بیشتر از اینها نیست مگر آنکه خداوند با انهاست هر کجا که باشد، سپس روز قیامت آنها را به آنچه که انجام دادهاند آگاه می کند، همانا که خداوند به همه چیز داناست

۱۸\_آیا بدیدی کسانی را که از بجوا کردن بهی شده بودند سپس از آنچه که

كافي، ج ع، ص ١٥٣ ؛ وسائل الشيعه، ج ٢٦، ص ٣٠٧ ؛ يحار الأنوار، ج ١٠١، ص ١٩٧

بهی شده بودند به آن برگشتند و برای گناه و دشمنی و نافرمانی رسون با هم به بجوا می بردارند و جون به برد تو می آیند تنخشی بنه شو می گویند که خداوند تو را با آن تعکیت نگفته است و در دل می گویند: چرا حداوند ما . به آبچه که می گویند: چرا حداوند ما . به آبچه که می گویند می کند، و را با آن می شوید، پس چه جایگاه بدی است

 ۹-ای کسانی که ایمان آوردهاناد. هنگامی که به نجوا پرداختیاد درباره گناه و دشمنی و نافرمانی رسول نجوا نکنیاد بلکه درباره نیکی و پرهیرگاری نخو کنیاد، و از خفاویادی بپرهیزیاد که به سوی او محشور می شویا-

 ۱۰ هماما که مجوا از شیطان است که می حواهد به وسیلهٔ آن صومتان را اندوهگین کند، ولی ممی تواند صوری به آنها بزنند مگر به اذب انهنی، پس مومنین فقط بر خلیاوید توکل تمیکنند.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنَ النَّجُوىَ ثُمَّ يَعُودُونَ لِسَمَا نُسهُوا عَسَنُهُ \* فسرمود اصحاب رسول خدا لَيَهُمُ به نرد آن حضرت مى آمدند و از آن حضرت سوال مى كردند كه از خداوند سوال نمايد، و گاهى از مساله اى سوال مى كردند كه براى آنها حلال و جائز نبود، پس خداوند این آیه را بارل فرمود ﴿ وَيَتَنَاجُونَ بِالْإِنْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَتِ الرَّسُولِ ﴾ و براى گناه و دشمنى و نافرمانى رسول با هم به نجوا مى پردازند.

و هر وقت نزد پیامبر تَنَيَّقُ می آمدند می گفتند: «أنهم صباحا و أنهم مساه» که این تحیت اهل جاهلیت پس خداوند این آیه را سارل فرمود. ﴿ وَ إِذَا جَاوُکُ حَیَّوٰکَ بِما لَمْ یُحَیِّکَ بِهِ اللَّهُ ﴾ که رسول خدا تَنَیِّقُ به انها فرمود به تحقیق خداوند تحیتی بهتر از آن را که تحیت اهل بهشت «السلام علیکم» را به ما عنایت فرموده است سیس خداوند عز و جل فرمود: ﴿ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا

تناجَيْتُمْ فَلاْ تَتَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَ تَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَ التَّقُوى وَ التَّقُولُ وَ تَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَ التَّقُولُ وَ التَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ ای کسانی که ایمان آورده اید، هنگامی که به سجوا پرداختید دربارهٔ گناه و دشمنی و نافرمانی رسول شجوا نکنید بلکه دربارهٔ نیکی و پرهیزگاری نجوا کنید، و از خداوندی بپرهیزید که به سوی محشور میشوید. ا

#### تعويذي جهت خواب بدديدن

﴿ إِنَّمَا النَّجُوىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُّنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ لَيْسَ بِضارٌهِمْ شَيْئاً إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾

ابو بصیر روایت میکند که امام صادق این فرمودند: سبب نزول آیه این بود که حضرت فاطمه این در خواب دید که رسول خدا آن شد تصد دارد، ب فاطمه، علی، حسن و حسیل ایک از مدینه خارج شوند، پس بیرون آمدند و از دیوارهای مدینه گذشته و به دو راهی رسیدند که رسول خدا آن از دست راست رفتند تا به جایی رسید که در آنجا درخت خرما و آب بود.

پس رسول حدا ﷺ گوسفندی را خرید که در یکی از دو گوشش نقطه های سفیدی بود و دستور ذبح آن را داد، وقتی آن را خوردند در همانجا از دنیا رفتند.

ماطمه الله در حالى كه كريه مى كرد و ناراحت بود بيدار شد و اين حواب را به رسول خدا تَلَيْقُ با الاغى آمد و ماطمه الله را بر آن سوار نمود و دستور داد كه امير المؤمس، حسن و حسين الله از مدينه بيرون روند همان طور كه فاطمه الله در خواب ديده

<sup>1.</sup> تغییر صافی، ج ۷، ص ۱۲۲ ؛ تعییر برهان، ج ۷، ص ۴۷۲

بود، وقتی دیوارهای مدینه را پشت سر گذاشتند به یک دو راهی رسیدند، رسول خدا این از طرف راست حرکت کرد همان طور که فاطمه این در خواب دیده بود تا رسیدند به جایی که در آنجا نخل و آب بود، رسول خدا شی گوسعندی را با همان اوصافی که فاطمه شی در خواب دیده بود خرید و دستور ذبح آن را داد، بعد از نبح آن را بریان نمودند.

تا خواستند از گوشت آن بخورند فاطمه هی طند شد و از آنان دور شد در جالی که گریه میکرد و می ترسید که آنان از دنیا نروند.

رسول خدا ﷺ فاطمه ﷺ را خواست و با گریه او روبرو شد و فرمود: دخترم چه شده که گریه میکنی؟

فاطمه عرض کرد: یا رسول الله ﷺ دیشت در خواب چنین و چنان دیدم، رفتار شما همان طور بود که من در خواب دیده بودم و لذا از شما دور شدم تا مرگ شماها را نبینم.

پس رسول خدا الله الله شد و دو رکعت نماز خواند، سپس با پروردگارش مناحات نمود و جبرئیل بر او نازل شد، گفت: یا محتد الله کسی که به فاطمه الله این خواب را پیش آورده شیطان است که به او «زها» گفته می شود و مؤمنین را در خوابشان اذبت می کند و چیزهایی به آبان بشان می دهد که موجب اندوه شان می گردد.

پس رسول خدا علیه جبرئیل امر نمود که آن شیطان را بیاورد، و قتی که شیطان خدمت رسول خدا تراث به او فرمود: تو این حواب را برای فاطمه ایش پیش آوردی؟

شيطان گفت: بلي يا محمّد ﷺ

پس رسول خدا سن مرتبه در سه جابر او تف کرد و آب دهان انداحت

سپس جبرئیل به محمد الله عرض کرد: ای محمد الله هرگاه تو یا هر یک ار مؤمنین در خواب چیز ناخوشایندی را دید بگوید: «أعوذ بسا عاذت بسه ملائکة الله المقربون و انبیاء الله المرسلون و عباده المالحون من شرّ ما رأیت من رویالی» و سورهٔ حمد و معرّدتین و قل هو الله احد را بخواند و سه مرتبه آب دهان به طرف چی بیاندازد. دیگر آنچه که در خواب دیده به او ضدری نمی رساند.

پس خدای تعالی بر رسولش این آیه را نازل نمود ﴿إِنَّـمَا النَّـجُوي مِـنَ الشَّيْطَانِ ...﴾ . أ

سليمان بن خالد گويد ار امام باقر الله دربارهٔ معنای آيهٔ ﴿ إِنَّمَا النَّبُورَىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ ﴾ سوال کردم، فرمود: فلانی است.

﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجُوىُ ثَلاثَةٍ إِلاَّ هُوَ زَابِعُهُم ﴾ فلانى و فلانى و فرزند فلانى كه امين مردم بودند جمع شده و وارد كعبه شدند و بين خودشان كاغذى نوشتند كه أكر محمد مرد هرگز نگذارند كه خلافت به بنى هاشم برگردد. "

يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قَبِلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَخَالِسِ فَاقْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ وَ إِذَا قَبِلَ انْشُرُّوا فَانْشُرُوا يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ الَّذِينَ أُوتُوا الْمِلْمَ ذَرْجُاتٍ وَاللَّهُ بِنَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١١)

11 ای کسانی که ایمان آوردهاید، هنگامی کنه سه شنما گفته شنود در مجالس به دیگران جای دهید، جای دهید، که خداوند سیر (در سهشت) جایتان را وسعت می بنجشد؛ و هنگامی کنه گفته شنود سر حبر بد، پس

ا بسجار الانسوار، ج ۱۳۲ ص ۹۰ و ج ۵۸ ص ۱۸۷ و ج ۷۲ ص ۱۹۸ ؛ سور الشقلين، ح ۵ ص ۱۶۹ ؛ شور الشقلين، ح ۵ ص ۱۶۶ ؛ تفسير صافئ، ج ۷، ص ۱۳۵

٢ بحار الابوار، ح ١٧، ص ٢٩ و ج ١٨، ص ٨٥؛ تقسير يرهان، ج ١٧، ص ٣٧٥

ر خیرید، که خداوند کسانی از شما که انمان آوردهاند و کسانی را که علوم و دانش داده شده را درخاب رقیع می دهند و خاناونند بندانچه کنه اسجام می دهید آگاه است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَخَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللّهُ ل لَكُمْ \* عرمود عروقت رسول خدا يَنْ فَيْ وارد مسجد مي شد صردم براى ال حضرت بلند مي شدند، پس خداوند آنها را از بلند شدن نهي كرده و فرمود. ﴿ تفسحوا \* در مجلس به آن حضرت حا بدهيد ﴿ رَ إِذَا قِيلَ الشُّرُوا فَانْشُرُوا \* يعني هنگامي كه به شما گفت برخيريد پس از جايتان برخيزيد. أ

يَّ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِدَا نَاخِئِتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَيْنَ بَذَيِّ لَـجُو،كُـمَ صَـدَقَةً ذَلِكَ حَيْرٌ لَكُمْ وَ أَشْهَرُ فَإِنَّ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (١٢) أَ أَشْفَقْتُمُ أَنِّ نُفَذَمُوا بَيْنَ يَدَيُّ نَحُوا كُمْ صَدَفَاتٍ عَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَ تَاتَ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَأَفْهِمُوا الصَّلاةَ وَ آثُوا الزَّكَاةَ وَ أَطْهِمُوا اللَّهُ وَ رَسُولَهُ وَاللَّهُ حَبِيرٌ بِع تَعْمَلُونَ (١٣)

1۲ \_ای کیانی که ایمان آورده اید، هنگامی که می خوامید با رسول خما بجوا کنید قبل از آن صدقه ای بدهیا، که آن برای شما بهتر و پاکیره تر است، و اگر چیری (ترای صدقه دادن) بیافتید که حدارید آمرزنده و مهر دن است ۱۳ \_آیا ترسیدید از اینکه قبل از سخوا صدقه دهید فقیر سوند و ۱۰۰ خودداری کردند؟ پس خال که این کار را نکردید و خداوند تبویه شیما ر پدیرفت پس نماز به یا دارید و زکات بیردازید و از حداوند و رسولس لطاعت کنید، که خداوند نامیچه که انجام می دهید آگاه است

۱ بورانتقین، ح ۵، ص ۲۶۳ ، نفسیر صافی، ح ۷، ص ۱۳۷ ؛ نفسیر برهال، ح ۷، ص ۴۷۶

#### آیدای که جز علی 👺 کسی دیگر به آن عمل نکرد

\*یا أَیَّهَا الَّذِیلَ آمَنُوا إِذَا نَاجَیْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَیْنَ یَدَیِّ نَجُواکُمُ صَدَفَهُ \*
هنگامی که از رسول خدا تَیَّایِیُ درخواستی داشتید همان هنگام صدقه بدهید
که حاجتتان برآورده می شود، کسی جز امیرالمومسین علی الیّه به ان عمل
نکرد که آن حضرت یک دینار صدقه می داد و ده سخن با رسول خدا الیّه الیّه گفتگو می کرد. ا

ابو بصير روايت مىكند كه از امام صادق الله وربارة معناى آية \* إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيُّ نَجُواكُمْ صَدَفَةً \* سوال كردم، فرمود: على من الى طالب المَيْلُ در هنگام سخن گفتن با پيامبر تَبَيُّنُ صدقه مى داد سيس خداو مد آن را با اين آية ﴿ أَ أَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدُيْ نَجُوا كُمْ صَدَقاتٍ \* منسوخ ممود آن را با اين آية ﴿ أَ أَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدُيْ نَجُوا كُمْ صَدَقاتٍ \* منسوخ ممود آ

مجاهد گوید حضرت علی این فرمود: همانا در قرآن آیه ای است که کسی قبل از من به آن عمل نکرد و بعد از من بیز کسی به آن عمل نمی کند و آن آیه نجوی است، یک دینار داشتم و آن را به ده درهم خُرد نمودم، و هر سخنی که با پیامبرمی نمودم یک درهم صدقه می دادم. که خداوند آن را با آیه \*أَ أَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدّمُوا بَیْنَ یَدَیْ نَجْواکُمْ صَدَقاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَ تَابَ اللَّهُ عَلَیْکُمْ فَاقیمُوا الصَّلاةَ وَ آثُوا الرَّکاةَ وَ أَطْبِهُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ \* منسوخ الصَّلاة وَ آثُوا الرَّکاة وَ أَطْبِهُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ \* منسوخ ... "

اً لَـمْ تَرَ إِلَى اللَّهُ بِنَ تَوَلَّوْا قَوْماً غَصِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا هُمْ مِسْكُمْ وَ لا مِسْهُمْ و يَتَخْلِقُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ ﴿١٤)

۱ تورالثقلین، چ ۵ ص ۲۶۵ ؛ تغسیر صافی، ج ۷، ص ۱۲۸

۲۲ بخار الاتواره ح ۲۵، ص ۲۷۸ ؛ نفسیر برهان، ح ۷، ص ۴۸۳ ، بور الثقلین، ح ۵، ص ۴۶۵ ،
 تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۳۸

۳ بعدر الاتوارات ۲۷٪ ص ۲۹ و ح ۲۵٪ ص ۲۷۸ ، بورالثقلی، ح ۵، ص ۲۶۵ ، عسیر برهان حرک ص ۴۸۲

أَعَدُّ اللَّهُ لَهُمْ عَذَاماً شَدِيداً إِنَّهُمْ سَاءَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ (١٥) اتَّخَذُوا أَيْمانَهُمْ جَنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ فَلَهُمْ عَذَاتٌ مُهِينٌ (١٣٠) لَنْ تَغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَ لَا أَوْلاَدُهُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْناً أُولِئِكَ أَصْحاتُ الــار هُمْ قيها حالِدُونَ (١٧)

يَوْمَ يَتَعَنَّهُمُ اللَّهُ جَمِيعاً فَيَخْلِفُونَ لَهُ كَمَّا يَخْلِفُونَ لَكُمْ وَ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ على شَيْءٍ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ (١٨)

۱۴ سآیا بادیادی کسانی را که با قومی دوست شدید که مورد عصب حدوید بودند؟ که آنها به با شما بودند و ته از آنها، و سوگند دروع می حورید در حالی که می دانند (دروغ است).

۱۵ ــ حلباوید برای آنها علبایی شدید آماده کرده است، چرا که آنها اعمال یدی انجام میدادند.

۱۶ سالها سوگندهای حود را سپری قرار دادند، و مردم را از راه حدا سار داشتند، پس برای آمها هذایی ذلت باز است.

17 ــ و هرگر اموال و فررتدانشان آمها را از عقاب حداوید میرهاند. آمها امل آتش جهیم هستند، و در آبخا همیشگی خواهید بود.

۱۸ ـ روژی که خلاوند همهٔ آمها را بر میانگیرد، پس آنها برای حداوند هم سوگند (دروع) میخورند همچنانکه برای شما یاد میکنند، گمان میکنند که برای آنها اثری خواهد داشت؛ آگاه باشید که اتها دروعگوبان هستند

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ فرمود: ابن آيه دربارهٔ دومي نازل شده است رسول خدا بر او گذشت ديد نزد مرد يهودي نشسته و خبر بيامبر عَلَيْقُ را مينويسد پس خداوند نازل فرمود: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللّهِ بِنَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَا هُمْ مِنْكُمْ وَ لا مِنْهُمْ ﴾ پس حضور بيغمبر عَلَيْقُ

آمد آن حضرت به او فرمود: چه چیز از یهودیها مینوشتی و حال آنکه خداوند شما را از نوشتن ان نهی فرموده است؟

گفت ای رسول خدا او صاف شما را از روی تورات آنها می نوشتم و آن را برای پیامبر ﷺ خواند که پیغمبر در خشم و غضب شد.

مردی از اصحاب به او گفت: وای بر تو آیا نمیبینی که پیامبر بیش از تو خشمگین است؟

گفت: من از غضب خداوند و رسولش به خداوند پناه میبرم من اوصاف تو را آنهه در تورات دیدهام نوشتهام.

پیغمبر به او فرمود: اگر موسی بن عمران میان آنها بود و نزد ایشان می رفتی برای آن چیزیکه میل داری همانا تو کافر بودی و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿اتَّخَذُوا أَیْنَانَهُمْ جُنَّةٌ ﴾ یعنی ایمانشان پرده ای در میان آنها و کفار است و ایمان آوردن آنها اقرار زمانی و به خاطر ترس از شمشیر و ندادن جزیه است. آ

و فرمود: ﴿ يَوْمَ يَبْعَنُهُمُ اللّٰهُ جَبِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَـهُ كَـمَا يَـحَلِفُونَ لَكُـمُ ﴾ يعنى هنگامى كه روز قيامت شود خداوند آنهائى را كه حق آل محمد اللّه المحمد المحد للمحد للموده اند را جمع مى كند و اعمال آنها را به ايشان عرضه مى دارد، آنها سوگند مى خورند اين كارها را انجام ندادهاند، همچنانكه در دنيا قسم خورده بودند كه مگذارند ولايت به بنى هاشم برسد و بعد براى رسول خدا عَلَيْ به دروع سوگند خوردند كه آن را نگفته اند، و در عقبه تصميم گرفتند كه پيغمبر اكرم عَلَيْ را بقتل برسانند وقتى خداوند خبر داد و رسولش را از تصميم و

أ بنحارالانواروح الدص ٢٤٢

٢ بيحارالانوار، ج ٢٠، ص ١٥٩

عهد بستن ایشان آگاه گردانید، حضور پیغمبر اکرم بینی آمدند سه دروغ سوگند یاد کردند که ما چنین تصمیمی نداشتیم و عهد و پیمانی بیستیم آن وقت این آیه را نازل فرمود: ﴿ يَخْلِفُونَ بِاللّهِ مَا قَالُوا وَ لَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَ كَفَرُوا بَعْدَ إِسْلاَمِهِمْ وَهَتُوا بِنا لَمْ يَنْالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ مِنْ فَصَلِهِ فَبِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْراً لَهُمْ ﴾ (مناققان) به خدا سوگند می خورند که (سخمانی نادرست) بگفتهاند، و به تحقیق سخنانی کفرآمیز گفتهاند و بعد از اسلام آوردن کافر شدند، و تصمیم گرفتند ولی دست بدان نیافتند، آنها در پی انتقام هستند که حداوند و رسولش آنها را از فضل خود بی نیاز ساختند، اگر توبه کنند برای آنها بهتر است. ا

لاَتَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ يُواذُونَ مَنْ حَادُ اللّهَ وَ رَسُولَهُ وَلَوْكَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَثَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَاتَهُمْ أَوْ عَشيرَتَهُمْ أُولَيْكَ كَشَت فى قُلُوبِهِمُ الْإِبِمَانَ وَ أَيْدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَ يُدْخِلُهُمْ جَمَّاتٍ تَحْرِي مِنْ تَحْبِهِ الْأَنْهارُ حالِدينَ فِبِهَا رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ وَ رَصُوا عَنْهُ أُولِيْكَ جِزْتُ اللّه لا إِنْ حِزْتِ اللّهُ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٢٢)

۳۲ هیچ قومی را معی باید که به حلاوند و روز رستاخیر ایمان آورده ناسه و با دشیمنان خداوند و رسبولش دوستی کنرده بناشد، هنر چند که (آن دشیمنان) پدران یا فرزندان یا برادران با خویشان آنها بناشند ایسها کستنی هستند که خداوند بر دلهایشان ایمان را نوشته و با روحی از جالب خودش ایها را تقویت معوده است، و انها را به ناعهای نهشنی وارد می کند که رسد در حتایش نهرها جاری است و در آن همیشگی خواهند بود، حد وبند از

۱ عسیر برمان، ح ۷، ص ۴۸۵ ، بورالثعلی، ح ۵، ص ۲۶۶ ، عسیر صافی، ح ۷، ص ۴۱

آمها حشود است، و آنها میر از خفاومد حشئود میماشند، امها حرب الهی هستند، آگاه باشید که حرب اللّه رستگاران هستند

﴿ وَ أَيَّدَهُمُ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ فرمود: روح فرشته ای مزرگتر از جبرئیل و میکائیل مود که با رسول خُدا ﷺ بود و با ائمه النَّبُيْ نیز میباشد. ا

﴿ أُو لَئِكَ جِزْبُ اللَّهِ ﴾ يعني ائمة الله الدران خدا هستند.

﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ آگاه بـاشيد کـه حــزب اللّـه رســتګاران هستند آ

ا بورالتقلين، ح الدص ٢٧٠ ؛ تفسير برهان، ج ١٧ ص ٢٨٨

۲ تقسیر برهان، ج ۱۷ ص ۲۹۰

Same fings if

# تفسير سورة حشر

۵۹ – سورهٔ حشر در مـدینه

نبازل شیده و دارای ۲۶ آییه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

سَبِّحَ لِلَّهِ مَا فِي الشَمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْغَوِيرُ الْحَكِيمُ (١) هُوَ الَّذِي أُخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا طَنَسَتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَ طَلُّوا أَنَّهُمْ مَالِعَتْهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَنَّاهُمُ اللَّهُ مِن حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فِي قُلُومِهِمُ الرُّعْتِ يُحْرِبُونَ بُمِيُونَهُمْ بِأَيْدَبِهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاغْتَرُوا يَا أُولِي الْأَنْصَارِ (١)

وَ لَوْ لَا أَنْ كَتَتَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاَةِ لَعَدَّتَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآجِرَةِ عَذات النّار (٣)

ذلِكَ بِانَّهُمْ شَافُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ مَنْ يُشَاقُ اللَّهُ عَانِ اللَّهَ شَديدُ الْمِفابِ (۴) مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَهِ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا فَائِمَةً عَلَىٰ أُصُّولِهَا فَيْإِذْنِ اللَّهِ وَ لِيُتُخْزِي الْفَاسِقِينَ (۵)

وَ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَرْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَ لا رِكابٍ وَ لَكِنَ اللَّهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ على مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْمٍ قَدبِرٌ (٦)

مَا أَمَاءَ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّٰهِ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِلّذِى الْفَرْبِى وِ الْيَسَمى وَالْمَسَاكِسِ وَ ابْنِ السَّبِلِكِيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِينَاءِ مِلْكُمْ وَ مَا آن كُمُ الرَّسُولُ صَخْذُوهُ وَ مَا مَهَا كُمْ عَنْهُ فَاتَنْهُوا وَ اتَّقُوا اللّٰهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٧) لِلْقُفَراءِ الْشَهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَ أَمْوالِهِمْ يَتَتَعُونَ فَصَّلاً مِنَ اللّهِ وَ رِصْوْاناً وَ يَتْصُرُونَ اللّهُ وَ رَسُولَهُ أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (٨)

وَ اللَّذِينَ تَنَوَّ وَ اللَّهِمَانَ مِنْ قَتْلِهِمْ يُجِتُونَ مِنْ هَاجَرِ إِلَيْهِمْ و لا يجدُون في صُدُورِهِمْ خَاجَةً مِمَا أُوتُوا وَ يُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَسْفِيهِمْ وَ لَـوْكَانَ سِهِمْ خصاصةً و مَنْ يُوق شُحَّ نَفْسِهِ فأُولَٰذِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ (٩)

وَ اللّه بِنَ حَاوُ مِنْ تَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُنَا اغْفِرْ لَمَا وَ لِإِحْــوانــــا اللّه بِنَ تَستَقُونَا بِالْإِيمانِ وَ لَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا عِلاَّ لِللّهَ بِنَ آمَنُوا رَتَّنَا إِنَّكَ رَوُّفَ رَحِيمٌ (١٠) بِالْإِيمانِ وَ لا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا عِلاَّ لِللّهُ بِنَ آمَنُوا رَتَّنَا إِنِّكَ رَوُّفَ رَحِيمٌ (١٠) أَلْمُ تَرَ إِنِّي اللّه بِنَ أَهْلِ الْكِتابِ نَيْلُ أَنْهُمْ لَكُمْ وَ لا نُطيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبْداً وَ إِنْ قُوتِلْتُمْ لَسُشُرَنَكُمْ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١١)

لَئِنْ أُخْرِجُوا لاَ يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لا يَنْصُرُونَهُمْ وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُوَلُّنَّ الْأَدْبارَ ثُمُّ لا يُنْصَرُونَ (١٢)

۱ ــ آنچه که در آسمانها و رمین است همه تنسیح حداوید را میگویند، که و عریز و حکیم است

۲ اوست کسی که کافران از اهل کتاب را برای بخشین باز در خانه هایشان بیرون رابد، و هرگر شما گمان بمی کردید که آنها از دیارشان بیرون روب، و آنها بیر می پنداشند که حصارهای محکمشان آنها را از عداب الهی مانع می گردد، امّا حداوند از آنجایی که گمان بمی کردند آمد، و در دل هابشان ترس و وحشت قرا گرفت، به طوری که حانه هایشان را با دست حودشان و دست مومتین حراب کردند، پس ای اهل به بیرت عبرت بگیرید

۳ و اگر حلاومد برای آنها برگ وطن را مقرر نفرموده بود در همین دنیا
 علایشان میکرد، و برای آنها در آخرت علاب آتش چهنم است.

۴ ــاین همه گرفتاری به خاطر آن است که آنها با خفا و رسولش دشیمی کردند، و هرکس با خفاوید دشمتی کند هماناکه حداوید عقابش سعت و شدید است

۵-آمچه از درحتان حرما را قطع کردند و یا آمها را سالم نگه داشتید همه به فرمان خلاوید بود تا فاسقین خوار و رسوا شوند

عدو آنچه حداوند از آنها (عنائم) به رسول خود باز گردانده از آن چیرهائی است که نه شما برای بدست آوردیش اسبی تاختماید و به شتری را، و لکی خداوید رسولایش را بر هر کسی که بخواهد مسلط میگرداند، و خداوید بو هر چیزی تواناست.

۷ - آنچه را که حلاوند از اموال اهل این سیرزمین به رسول خیودش بارگرداند پس از آن حلا و رسول و حویشاوندان او و یتیمان و مستمندان و در راه ماندگان است ثااین (اموال) به دست ثروتمندان شما نرسند و آنچه که رسول بیرای شما آورده را نگیرید و از آسچه که شما را بهی کرده خودداری نمائید، و از خداوند بیرهیرید، همانا که حداوند عقابش سخت و شدید است.

۸-ایس اموال برای فقراه مهاجریتی است که از میرزمین و اموال خودشان
 رامده شدمد به حاطر اسکه فصل و رصایت الهی را منست بیاورس و حده و
 رسولش را یاری کنید، اینها همان راستگویان هستند

۹ و بیز برای کسانی است که در این سرزمین (مدینه) و حانهٔ ایمان قبل از آنها (مها حران) مسکن گرمدند و کسانی که به سویشان هجرت می کنند را دوست می دارند، و در دل خودشان هیچ حاجتی (کینه و حسدی) سست به آنچه (از عنائم) به مهاجرین داده می شود نمی یابند هر چشد کنه به آن

ساژمیل باشید، و هر کسی که جودش را از حرص و بحل بار سارد هسین اینها رمیتگاران هستند

 ۱۱ و کسانی که بعد از آنها آمده و میگویند پروردگان بر ما و بر برامرات ما که در انبیان آوردن بر ما سیقت گرفته اند را بیامرو، و در دلهای ما حسام ر کینه ای نسبت به کسانی که اینمان آورده اباد قرار ماده، پروردگارا که تر رووف و مهربان هستی.

۱۱ \_ آیا بدیدی که صافقیی به برادران کافرشان از اهل کتاب میگفت. اکثر شما را او سانه هایتان بیرون کتند ما نیز با شما بیرون می نیم و از هسج کس دربارهٔ شما بیروی میرکنیم، و اگر با شما جنگ کسد ما شما را ب ری میکنیم، و حداوید شهادت میدهد که آنها دروع میگویند.

17 ـ اگر آنها (کمار) را بیرون کنند (سافقین) با آنها نیرون نمی روند، و اگر (مسلمانان) با آنها (کفار) حنگ کنند (سافقین) یاریشان نمی کنند، و اگ هم یاریشان کنند در میدان حنگ پشت کرده فرار می کنند سیس کننی آنها به یاری تمی کند

کوچ دادن بنی نضیر ار مدینه

﴿ سَبِّحَ لِلّٰهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ هُوَ الَّذِي الْمُ الْذِينَ كَفَرُ وَا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِبَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَاظَنَنْتُمْ أَنْ يَخُرُجُوا \* سبب نزول آیه این بود که در مدینه سه طایفه و دودمان از یهودیان زندگی می کردند، یکی بنی النضیر بود، و یکی بنی قریظه، و دیگری بنی قینقاع و این سه طایفه با رسول خدا مَنَ الله عهدی داشتند که تا مدتی مورد احترام سود، و عدا مهودیان آن عهد را شکستند.

و سبب این عهدشکنی در بنی النضیر این بود که مردی از اصحاب آن جناب دو نعر را ترور کرده بود، و قرار شد که به صاحبان خون، دیه و خوبها بپردازند، رسول خدا می شد میان بنی النضیر آمد تا از آنان مقداری پول برای این منظور قرض کند. در بین افراد بنی النضیر کعب بن اشرف بود که رسول خدا می و و رد شد. کعب گفت: مرجبا ای ابو القاسم، خوش آمدی. و برخاست و چنین وانمود کرد که میخواهد طعامی درست کند، ولی در دل نقشه کشتن آن جناب را می ریخت، و در سر می پروراند که بعد از کشش آن جناب بر سر اصحابش بتازد. در همین حال جبرئیل نازل و جریان را به آن جناب اطلاع داد. حضرت برخاست و به مدینه برگشت، و به محمد بن مسلمه جناب اطلاع داد. حضرت برخاست و به مدینه برگشت، و به محمد بن مسلمه انصاری فرمود: در و در قبیله بنی النضیر، و به مردم آنجا بگو که خدای عزوجل توظئه شما را به من خبر داد، یا از سرزمین ما بیرون شوید، و یا ماده جنگ باشید. آنان گفتند از بلاد تو بیرون می رویم.

از سوی دیگر عبد الله بن ابی شخصی را نزد ایشان فرستاد که بیرون نروید، و هم چنان در محل خود بمانید، و با محمد جنگ کنید که اگر چنین کنید من با قوم خود و هم سوگندانم شما را یاری خواهم کرد، و اگر هم بیرون بروید من نیز با شما بیرون می آیم، و اگر قتال کنید با شما در قتال همدست می شوم. قبیله بنی النضیر چون این وعده را شنیدند دلگرم شده، تصمیم گرفتند بمانند، و به اصلاح قلعه ها پرداخته اماده جنگ شدند، و شخصی را نزد رسول خدا برای فرستانند که ما از دیار خود بیرون نمی رویم، هر کاری که می خواهی بکن رسول خدا برای فرمود: تو پیشاپیش اشکر به قبیله دنی صدا تکبیر گفت، اصحابش یک صدا تکبیر گفتند، به امیر المؤمنین پرچم جنگ را برداشت، و به راه افتاد، و رسول

رسول خدا سَلَهُ به هر یک از قلعه های ایشان که نزدیک می شد آن قلعه را حراب می کردند، و به قلعه بعدی منتقل می شدند. و با اینکه بعصبی از یهو دبان حانه های گزان بها داشتند، رسول خدا سَلِهُ دستور داد درختان حرمای انان را قطع کنند یهودیان به چزع در آمدند، و گفتند: ای محمد! مگر خدای تعالی تو را امر به فساد کرده، اگر این درختان از تو شد بگذار سالم از آن تو باشد، و اگر از ما است چرا قطع می کنی.

یهودیان وقتی چنین دیدند گعتند: ای محمد! ما حاضریم از سرزمین تو بیرون شویم، به شرطی که اموال ما را به ما بدهی حضرت فرمود: این کار را نمی کنم، و لیکن به شما اجازه می دهم از اموالتان آن مقدار را که شتران شما حمل کند با خود ببرید. یهودیان قبول نکردند، و چند روزی هم ماندند، آن گاه گفتند می رویم، و به مقدار بار شتران از اموال خود می بریم، فرمود. نه باید بروید و هیچ چیز با خود نبرید، هر کس از شما را ببینیم که با خود چیزی می برد او را خواهیم کشت.

يهوديان از قلعه هاى خود بيرون شده، جمعى از ايشان به فدك، و جمعى به وادى القرى، و گروهى مه شام رفتند در اين باره بود كه آيات زير مارل شد: ﴿ هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ فَ طَلَنَتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَ ظَنُوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللّهِ فَأَتَاهُمُ اللّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحَتّسِبُوا 
ـ تَا ـ فَإِنَّ اللّهُ شَدِيدً الْعِقَابِ ﴾

و در باره اعتراضى كه يهوديان به أن جناب در مورد قطع درحتان خرما كرده مودند، فرمود: ﴿ مَا قَطَعْتُمُ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهِ فَبِإِذْن اللَّهِ وَلِيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ - تا - رَبُّنَا إِنَّكَ رَوُّفٌ رَحِيمٌ ﴾

و در باره عبدالله بن ایی، و همقکرانش این آیه نازل شد \* أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِینَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْکِتَابِ لَیْنَ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَکُمْ لَنَفُوا یَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِینَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْکِتَابِ لَیْنَ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَکُمْ بِتا \_ ثُمَّ لاَ یُصَرُونَ ﴾ آیا ندیدی که منافقین به برادران کاعرشان ار اهل کتاب میگفتند. اگر شما از خانه هایتان بیرون کنند ما نیز با شما بیروں می آئیم و از هیچ کس دربارهٔ شما پیروی نمی کنیم، و اگر با شما جمگ کنند ما شما رایاری می کنیم، و خداوند شهادت می دهد که آنها دروغ می گویند، اگر آنها (کفار) را بیرون کنند (منافقین) با آنها بیرون نمی روند، و اگر (مسلمانان) با آنها (کفار) جنگ کنند در میدان جنگ کنند در میدان حیدگ کنند در میدان جنگ پشت کرده قرار می کنند سپس کسی آنها رایاری نمی کند.

كَمَثْلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيباً داقُوا وَيَالَ أَمْرِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَاتٌ أَلِيمٌ (١٥) كَمَثْلِ الشَّيْطانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسانِ اكْتُمُوْ فَلَمَّاكَمَرَ فَالَ إِنِّي بَرَيَّ مِنْكَ إِنِّي أَحَفُ اللّهَ رَبُّ الْعَالَمِينَ (١٦)

فَكَانَ عَافِيتَهُما أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الطَّالِمِينَ (١٧) 10 ـ (كارابس كروه اريهود) مانيد كسانى هست كه كمى قبل ارابيها موديد كه وبالل كار حودشان را چشبيديد و براى آنها عدابى دردياك است 12 ـ (كار انها) مانيد شيطان است كه به انسان گفت كافر شوا پس هنگامى كه كافر شد گفت من از تو براتت مى جويم همانا من از خداى بروردگار عالميان مي ترسيم

17 - پس عافیت کار هر دو ایها (شیطان و انسان) این شد که در آش جهیم همیشگی خواهند بود، که آن کیفر مشمکاران است.

﴿كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ يعنى بنى قينقاع ﴿قَرِيباً ذَاقُوا رَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَـهُمْ

#### عَدَابُ أَلِيمٌ ﴾

سپس مثلی برای عبد الله بن ابی و بنی النصیر زده و فرمود "كَمتَلِ الشَّيْطُنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَقًا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللّهَ رَتَّ الْشَيْطُنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَقًا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللّهَ رَتَّ الْعَلَيْنِ " در الله لَه فَكَانَ عَاقِبَتَهُمًا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَ ذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ " در آل حرف زيادي است كه در روايت على بن ابرهيم ميامده است

هُوَ اللّهُ الَّذِي لاَ إِلهَ إِلاّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوشِ السّلامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهِيْمِنُ الْعَرِيرُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ (٢٣)

هُوَ اللَّهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوَّرُ لَهُ الْأَشْمَاءُ الْحُشَى يُستَحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ (٣٤)

۲۳ اوست خداوبدی که غیر او هیچ معبودی بیست، مالک صلی و سب، او هر غیب و نقص پاک است، ستم کننده بیست، ایمنی بخش اسب، ر همه چیر مراقبت می کند، قبادر تمبدی سی همتاسب، هنر امنزی را ب از دهاش اصلاح می کناد، سنراوار عظمت و نیرزگواری است، پاک و هنره است

۱ محارالانواردج ۲۰، ص ۱۶۸ د تعمیر صافی، ج ۷، ص ۱۴۸ د بورالتقلس، ج ۵، ص ۲۷۲ ۰ تفسیر پرهان، چ ۷، ص ۴۹۲

حداوند از هر آنچه که برای او شریک قرار می دهند

۲۴ ــ اوست حداویدی که حالق، افرنسده و صورنگر است، برای او نامهای بیکوئی است. انچه در آسمانها و رمین است نسیحگوی او هستنا... و اق عزیز و حکیم است.

\*هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ \* مرمود \* القدوس \* يعني ايلكه از آفاتي كه موجبات جهل و ناداني است به دور است.

﴿ السَّلامُ الْمُؤْمِنُ ﴾ فرمود اوليائش را از عذاب در امان مي دارد.

﴿الْمُهَيْمِنُ ﴾ يعنى شاهد.

﴿ هُوَ اللّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ ﴾ كه ﴿ البارئ ﴾ يعنى او شى را از چيزى كه نيست خلق مىكند ﴿ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ يُسَبِّحُ لَهُ ما فِي السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَرِيرُ الْحَكِيمُ ﴾ براى او مامهاى نيكوئى است، آنچه در آسمانها و زمين است تسبيح گوى او هستند، و او عريز و حكيم است.

ا. تمسیر صافی، ج ۷، ص ۱۵۹ د بورالثقلین، ج ۵، ص ۲۹۶ د تقسیر برهای، ح ۷، ص ۵۰۹
 ۲. بخارالاتوار، چ ۱۲ ص ۲۹۶ د تقسیر برهان، چ ۷، ص ۵۱۲



# تفسير سورة ممتحنه

۶۰ – ســـورهٔ مــمتحنه در

مدینه نازل شده و دارای ۱۳

آیه است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

يه أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا عَدُوْي وَ عَدُوَّكُمْ أَوْلِياةَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدُّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَ إِيّاكُمْ أَنْ نُوْمِنُوا بِاللَّهِ رَنْكُمْ إِنْ كُنتُمْ حَرْجُنُمْ جِهَاداً هِي سَبِلِي وَ التِيّعاءَ مَرْضَاتِي تُسِرُّونَ إليْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَ أَنَا أَعْلَمُ بِنَا أَخْفَيْتُمْ وَ مَا أَعْلَتُمْ وَمَنْ يَفْقَلُهُ مِثْكُمْ فَقَدْ ضَلَ سَواه الشَّيل (1)

إِنْ يَنْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاهُ وَ يَسْطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَ أَلْسِنَتُهُمْ بِالسُّوهِ وَوَذُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ (٢)

لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْخَامُكُمْ وَ لاَ أَوْلادُكُمْ يَوْمِ الْقِيَامَةِ يَفْصِلُ نَيْنَكُمْ وَ اللَّـهُ بِـمَا تَعْمَلُونَ نَصِيرٌ (٣)

1 ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید، دشمی می و دشمی حودتان را دوست مگیرید، شما با آنها با دوستی و محت برخورد میکنند در خالی که ها بست به آنچه که از منوی حق به منوی شما آمده کافر شدهاند، آنها رسوب و شما را به خاطر اینکه به خداویدی که پروردگار شماست ایمان اوردهای از میرزمین تان بیرون میرانند، اگر شما به خاطر جهاد در راه می و ساست آوردن رضهایتم از وطیرتان بیرون شیدهاید، در سهانی با آنها دوست می شوید، و من آنچه را که پنهال می دارید و آنچه را که آشکار مرکسد. می دانم، و هرکس از شما چتین کاری را انتخام بدهدیه تنجمین ر ره رسب گمراه شده است.

۲- اگر آنها بر شما نسلط باشد دشمنانتان میشوند، و دست و ریاستان به ندی به سوی شما باز میکنند، و دوست میدارند که شما باز کافر شوید ۳- هرگر روز قیامت خویشان و فرزندان شما بمعی بنه حیالتان بخواهید داشت، میان شما جدایی میافتد، و حداوید به آنچه کنه آنتجام مییدهید بناست.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَعِدُوا عَدُوي وَ عَدُوكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَودُ قِ الله ابن أبي بلتعه نارل شده، هر چند لفظ آیه عام است، و لیکن معنایش مخصوص به این شخص است، و داستانش بدین قرار بود که حاطب ابن ابی بلتعه در مکه مسلمان شد، و به مدینه هجرت کرد، در حالی که عیالش در مکه مانده بودند از سوی دیگر کفار قریش ترس آن را داشتند که لشگر رسون خدا مَنْ اَنْ بُو سر آنان بِنازد، ناچار نزد عیال حاطب رفته، از این خابواده خواستند تا مامه ای به حاطب بنویسند، و از وی خبر محمد می از این عرسه که آیا تصمیم دارد با مردم مکه جنگ کندیا نه؟

خانواده حاطب نامه ای به او نوشته، جویای وضع شدند او در پاسح بوشت آری رسول خدا آتا چنین قصدی دارد، و نامه را به دست زنی به نام صفیه داد، و او نامه را در لای گیسوان خود پنهان نموده به راه افتاد در همین میان حبر نیل نازل شد، و رسول خدا آتا دار ها ماجرا خبر داد

رسول حدا ﷺ امیر المؤمنین علیﷺ و زبیر بن عوام را به طلب آن رس فرستاد،این دو نفر خود را به او رساندند.امیرالمؤمنین پرسید:نامه کحاست؟

مىفيە گفت: ئزد من چيز*ي* نيست.

حضرت علی و زبیر زن را تفتیش کردند، و چیزی همراه او نیافتند. ربیر گفت: حال که چیزی نیافتیم برگردیم،

امیر المؤمنین فرمود: به خدا سوگند رسول خدا تَلَیْقَ به ما دروغ بگفته، و جبرئیل هم به آن جناب دروغ نگفته، و او هم به جبرئیل دروغ نمیبندد، و جبرئیل هم به خدا دروغ نمیبندد، و به خدا سوگندای زن یا نامه را در می آوری و میدهی، و یا سر بریدهات را نزد رسول خدا تَلَیْقَ میبرم،

صفیه گفت: پس از من دور شوید تا در آورم. آن گاه نامه را از لای گیسوانش در آورد. امیرالمؤمنین نامه را گرفت و نزد رسول خدا آنگان آورد. رسول خدا آنگان از حاطب پرسید: این چکاری است که کردی؟

قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةً خَسَنَةً فَي إِبْرَاهِهِمَ وَ الَّدَبِنَ مَعَهُ إِذْ فَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّ بَر آوَّا مِنْكُمْ وَ مِمَا تَعْبَدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْما مكمْ وَ بَدَا بَيْتَنَا وَ سَيْنَكُمُ الْـعَداوةُ

۱ بیجارالانوار، ح ۲۱،ص ۱۱۲ و ج ۷۲،ص ۲۸۸؛ تفسیر صافی، ج ۱/ص ۱۶۵ بورالتقلیر ح هاص ۲۹۹؛ تقسیر مرهان، ج ۱/ص ۵۱۴

وَالْتَعْصَاءُ أَنداُ حَتَى تُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَخَدَهُ إِلاَّ قَوْلَ إِبْرَاهِبِمَ لِأَبِهِ لَأَشْتَعْفِرَلَ لكَ و مَا أَمْلكُ لَكَ مِنَ اللّهِ مِنْ شَيْءٍ زَيْنَا عَلَيْكَ تَوْكُلْنَا وَ إِلَيْكُ أَنْنَا وَ إِلِيْكَ الْمُصِيرُ (۴)

رَثُنَا لَا تَخْطَلُنَا فِئْنَةُ لِللَّذِينَ كَفَرُوا وَ اغْفِرْ لَمَا زِئَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَرِيرُ لَخَكيمُ (۵) لَقَدُّ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْحُوا اللَّهَ وَ الْيَوْمَ الْاحْرَ وَ مَنْ يَنَوَلَ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَيِّ الْحَمِيدُ (١)

غَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ اللَّهِ بِنَ عَادَبْتُمْ مِنْهُمْ مَودَّةً وَ للَّهُ فَدبرٌ و اللّهَ غَمُورٌ رَحِيمٌ (٧)

لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَيِ اللَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَ لَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَ تُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهِ يُعِتُ الْمُفْسِطِينَ (٨)

\* به تحقیق برای شما در ابراهیم و کسانی که با او بوده در الگوی خوبی است. هنگامی که به قوم (مشرک) خود گفتند ما از شمه و از آنچه عبر رحدا را می پرستید بیرازی می جوئیم، ما به شما کافریم، و منان ما و شبمه دشمنی و کدورت آغاز شده تا زمانی که به حداوند یگانه ایمان ساوریه، مگر سمحن ابراهیم که به یدرش (عمویش) گفت (اگر ایمان بیاوری) بری تو (ار حداوند) طلب معفرت می کنم، و (اگر ایمان بیاوری) و من در بربر حداوند برای تو مالک چیزی بیستم، پروردگارا ما بر بو بوکل بمودیم و به صوی توست.

۵ پروردگارا، ما را مایهٔ فتنه و اصحال کافرال قرار صده، پیروردگار سا ر
 پامور، هماناکه تو عزیز و حکیم هستی.

۴ به محقیق برای شما در ژبدگی انها الگوی نیکویی بود. برای کسانی که امید به حلنا و روز آخرت دارند ؛ و هر کس روی نگرداند (به خود اساد رسانده) هماناکه حداوند بینیار و ستوده است.

۷ امید است که حداوید میان شما و دشماندای دوستی برقرار کند. و حدا
 تواناست، و خداوند آمرزنده و مهربان است.

الد حدوماد شما را بسبت به کسانی که در امر دین با شما حنگ بکردید و ر سرزمین تان بیرون برایلند از بیکی کردن به آنها و رعایت بمودب عدالت بهی بمیکند، همانا که حداوند عدالت پیشگان را دوست می دارد

ابى الجارود كويد، امام باقر الله قدير معناى آية ﴿عَسَى الله أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمُ وَيَهُ اللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمُ وَيَهُ اللهُ عَادَيْتُمُ مِنْهُمُ مَوَدَّةً وَ الله قدير وَ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ \* فسرمود همانا خداوند به پيامبر تَهَمَّيُهُ و مومنين امر نموده تا از كروهي كه كافر هستند برائت بجويند

﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَاهِيمَ وَ الَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآؤُا مِنْكُمْ وَ مِثَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ تَا حَوَ اللَّهُ قَدِيرٌ وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ خداوند عزوجل ولايت مؤمنين را از آمها قطع نموده و آنها نيز دشمنيشان را بر آنها طاهر كردند، پس فرمود: ﴿ عَسَى اللّٰهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْتَكُمْ وَ بَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مُودًةً ﴾ اميد است كه خداوند ميان شما و دشمنانتان دوستي برقرار كند

هنگامی که اهل مکه اسلام آوردند، اصحاب رسول خدا تَنَاهُ با آنها روابط مر قرار نمودند و از آمها زن گرفتند و رسول خدا تَنَاهُ با أم حبیب دختر ابیسفیان بن حرب ازدواج نمود سپس قرمود. ﴿الْأَیَامُهُاكُمُ اللّٰهُ ﴾ تا آخر دوآیه. ا

يًا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا خَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِزاتٍ فَانْتَجِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْمَمُ

تفسیر پرهان، ج ۱/2 ص ۱۵۱۵ تفسیر صافی، ج ۱/2 ص ۱۶۹ ؛ تورالتغلب، ج ۵ ص ۳۰۲

بِإِيمَانِهِنَّ وَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتِ فَلاَ تَرْحَعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَارِ لاَ هُنَ حَلِّ لَهُمْ وَ لاَ هُمْ بَحِلُونَ لَهُنَّ وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَفُوا وَ لاَ خُنَاحِ عَلِيْكُمْ أَنْ تَتْكَخُوهُنَ إِد آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَ لاَ تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكُوافِرِ وَسْتُلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَ لْيَسْلُو مَا أَنْفَقُوا ذَٰلِكُمْ حُكُمْ اللّهِ يَخْكُمُ بَيْنَكُمْ وَ اللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١٠) وَ إِنْ قَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَرْواجِكُمْ إِلَى الْكُفّارِ فَعَافَتُمْ فَآثُوا اللّه بِن ذَهبَتُ أَرْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَ انْقُوا اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُمْ بِهُ مُؤْمِنُونَ (١١)

الدای کسانی که ایمان آورده اید، هنگامی که ریان با ایمان به عنوان مهاجر به برد شما آمدند آنها را امتحان کنید، حداوند به ایمان انها آگاه تر است پس اگر علم یافتید که با ایمان هستند آنها را به کفار تحویل بدهید که به اینها برای کفار حلال هستند و به کفار برای آنها حلال می باشد، و آنجه که همسران کفر آنها به ایشان برفاختماند به آنها بپرفارید، و هیچ گناهی برای شما بیست که با آنها اردواج کنید در صورتی که مهرشان را بپرفارید، و هیچ گناهی برای هرگر زبان کافر را دو جمهری خود بگه مدارید (اگر زبانتان کافر شاده و به بزد کفار رفتند) مهر و بفقه را از کفار بگیرید همچانکه بها می وانند شهر و بفقه (بری که مسلمان شده را از کفار بگیرید همچانکه بها می وانند شهر و بفقه (بری که مسلمان شده را از شما) بگیرند، این حکم حداوید است که بینتان حکم می کند، و حداوید است که بینتان حکم می کند، و حداوید است که بینتان حکم می کند، و حداوید فاتا و حکیم است

 ا رو اگر معصی از همسران شما از دستتان رفته و به کمار ملحق شدند، و شما در حنگی بر آنها پیروز شدید و عنائمی ندست اور دیاد به کساس که همسرانشان به کفار ملحق شدهاند مهر و نعقهاش را (از عنائم) چرد رند، و (از محالفت) خداوندی که به او ایمان آور دهاید پیرهیرید

﴿ يُنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتِ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمانِهِنَّ فَإِنْ عَلِيثَتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ قَلاَ تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفُّارِ ﴾ فرمود: هنگامي كه رمى ار مشركين به مسلمين پيوست مورد امتحان قرار بگيرد به اينكه سوگند مه حدا بحورد كه به خاطر بغض از شوهر كافرش و نيز به خاطر دوستى يكى از مسلمانان به آنها ملحق دشده است همانا فقط مه خاطر اسلام به مسلمانان ملحق شده است و هنگامى كه بر آن سوگند خورد اسلامش مورد قبول واقع مى شود اسپس خداوند عز و جل فرمود: ﴿فَإِنْ عَلَمْتُمُوهُنَّ مُومِنَاتٍ فَلاتَرْجِعُرهُنَ إِلَى الْكُفُّارِ لا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَ لا هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا \* يعنى شخص مسلمان مهرية آن زن را به شوهر كاهرش ديردازد و سپس با او ازدواج نمايد و ايس قول الهي است كه مي فرمايد: ﴿وَلاَجُنُاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ ارْدواج كنيد در صورتى كه مهرشان را بپردازيد. أ

ابی الحارود گوید، امام باقر بای در معنای آیه ﴿وَلاَتُمْسِكُوابِعِصَمِ الْكُوافِرِ \* فرمود: هر مسلمانی كه در نزداو زن كافری باشد یعنی به غیر مسلمان باشد، پس اسلام را بر او عرضه كند، اگر قبول كرد پس زن او می شود و الا از او دوری نماید و خداوند نهی نموده است كه به آن زن دست درازی كند. آ

﴿ رَسُّنُلُوا مَا أَنْفَقَتُمْ ﴾ یعنی هنگامی که زن مسلمانی به کفار ملحق شود بر شخص کافر است که مهریهٔ او را بر مسلمان برگرداند، و اگر کافر مهریهٔ او را نهرداخت و مسلمانان غلبه پیدا کردند و از آنها غنیمت گرفتند قبل از تقسیم غنیمت مهریهٔ رن ملحق شده به کافر را برداشته و به مسلمان میدهند.

ابي الجارود گويد كه امام باقر الله در معناي آية ﴿ وَ إِنْ فَاتَّكُمْ شَيُّ ءُ مِنْ

۱ بحارالانوار ح ۱۰۱، ص ۱۴ تصنیر صافی، ج ۱۷ ص ۱۷۱ بورالتفنین، ح ۵ ص ۳۰۳ تفسیر برهان، ج ۷ ص ۵۱۶ .
 تفسیر برهان، ج ۷ ص ۵۱۶ .

و سائل الشيعة ح ٢٠ ص ٥٤٢ محار الاتوار، ج ١٠١، ص ١٤ ؛ نور التقليل، ح ٥، ص ٣٠٥ .
 تفسير برهال، ج ٧، ص ٥١٧

أزُّواجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَافَبُتُمْ \* فرمود. يعنى اگر زن مسلمانى به كفار ملحق شود مهرية او را از كفار طلب كنيد و اگر زن كافرى بر شما ملحق شد مهريهاش را به آنها اعطا كنيد أ

\*وَ إِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ \* مي هرمايد اگر رن مسلمان ملحق سه كافراني شود كه ميان شما و ميان ايشان عهدى و پيماني نبوده و شما ار آن كافران غنيمت بدست آورده ماشيد بايد كه شما از آن غنيمت مهر آن رن را بشوهر مسلمان او بدهيد

" فَا تُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزُوا جُهُمْ مِثْلُ مَا أَنْفَقُوا وَ اتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي أَتَتُمْ بِهِ مُرْمِئُونَ "
سبب نزول آیه این است که هاطمه دختر ابی امیة سن المغیره زن عمر
خطب بوده و آن زن هجرت با او را مکروه داشته در مکه با مشرکیر اقامت
نمود پس معاویة بن ابی سفیان او را حواستگاری کرد بعد از این خدای تعالی
به پیغمبر خود را امر کرد که مثل مهر آن رن را به عمر بن خطاب بدهد. "

ایی الجارود گوید امام باقر رای در معنای آیه فو این فیاتکم شیء مِن ارو این فیاتکم شیء مِن ارو این از شما به کفاری که میانتان عهد و پیمان نوشته شده است ملحق شد مهریه اش را از آمها بخواهید و اگر زبی از آمها به شمه ملحق شد مهریه او را به آنها به ردازید فرد کم مُکم الله یَحْکم بَیّتکم می این حکم میکند. آ

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِناتُ يُعايِعُنكَ على أَنْ لا يُشْرِكُنَ سَاللَّه شَيْئًا وَلاَنَشْرِفْنَ وَلاَيْرْمِنِنَ وَلاَيْقَتْلُنَ أَوْلاَدْهُنَّ وَلاَيَأْتُمِنَ مِتْهُنَانٍ بِفُتْرِبِينَهُ مِّن أَنْد لهِنْ

١. بحارالانوار، ج ١٠١، ص ١٥

٢. تقسير صافي، ح ٧، ص ١٧٢ ؛ بورالاغلين، ج ٥ ص ٣٠٥

٣ بحار الاموار، ج ٢٠١، ص ١٥؛ بور الثقلين، ح ٥٠ ص ٣٠٤

وَأَرْحُبِهِنَّ وَلاَيَقُصِيِنَكَ فَي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاشْتَمْعِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (١٢)

يا أَيُّهَا الَّدِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلَّوْا قَوْماً غَضِت اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَنِشُوا مِنَ الآجِرَةِ كما يَبَسَ الْكُفّارُ مِنْ أَصْحاب الْقَبُورِ (١٣)

۱۲ بای پیامبرا هنگامی که ربال مؤمل برد تو بیایند که با تو بیعت کنند که دیگر هرگر برای حداوید شریک قرار بلهند، دردی بکشد، ربا بادهند، و فررندانشال را بکشند، تهمت و افترایی بیل دست و پای خود بیار رباد (یعنی فرزندی را که خود از راه تامشروع بلدیا آورده اند و علم به انعقاد بطفهٔ او فارند به دروغ به کسی دیگر سببت بندهند)، و در هبیج امر معروفی بافرمایی تو را بکنند، پس (باایل شرائط) با آنها بیعت کل، و از خدارند برای آنها طلب مغفرت بما، همانا که حفاوند آمرزنده و مهربال است

1۳ ــ ای کسانی که ایمان آوردهایک با قومی که خلاوند بر آنها غصب کرده دوستی مکتید که آنها از آخرت مأیوس هستند همچنان که کفار مدفول در قبرها (از دوناره دیکشش خود) مأیوس هستند

 شَيْئاً وَلاَيَسْرِقْنَ وَلاَيُرْنِينَ وَلاَيَقَتُلُنَ أَوْلاَدَهُنَّ وَ لاَ يَأْتِينَ بِبُهُثَانٍ يَقْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَلاَيَعْبُنَ وَلاَيَعْبُنَ وَلاَيَعْبُلُنَ فَيْلِعِهُنَ وَلاَيْتِهِبِنَّ وَلاَيْعَلِينَ وَلاَيْعَلِينَ فَيْلِعِهُنَ ﴾ را قرائت كرد.

ام حکیم دختر حارث بن عبد المطلب عرض کرد: ای رسول حدا معروف چیست که ما رسها باید در آن نافرمانی شما بکنیم و حداوید ما را امر به آن نموده است؟

فرمود: معروف عبارت ار آن است که صورتهای خود را مخراشید و سیلی بصورت خود مزیید و موهای خود را نکنید و لبس سیاه نپوشید و صدا را به واویلا طند نکنید و کنار قبرها توقف ننمائید. آن زنان با شروط در آیه مکیفیت مزبور به امر پیغمبر خدا بیعت کردند أ

عبد الله بن سنان گوید از امام صنادق اید از معنای جمله شریفه ﴿ وَلاَیَعْمِینَکَ فِی مَعْرُوفِ ﴾ سؤال کردم، فرمود: معروف همان اموری است که خدای تعالی بر زنان واجب کرده، مانند نماز و زکات و هر عمل خیر دیگری که به ایشان دستور داده است. ۲

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ \* عطف بر آية ١ همين سوره ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوي وَ عَدُوَّكُمْ أَوْلِنَاءَ " مىباشد "

مستدرک الوسائل، چ ۲، ص ۴۴۹ ؛ بحارالانوار، چ ۲۱، ص ۱۱۳
 ۲ بحارالانواز، ح ۷۱، ص ۷۷؛ تفسیر صافی، چ ۷، ص ۱۷۴ ؛ تفسیر برهای، چ ۷، ص ۵۲۰

۳ تفسیر برهان، ج ۱۶ من ۵۲۲

تفسير سورة صف

۶۱ – سورهٔ صف در مـدینه

نازل شده و دارای ۱۶ آیه

اسبت.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

سَتُح لِلَهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيرُ الْحَكيمُ (١) يا أَيُّهَا اللَّدِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقْعَلُونَ (٢)

كَتُرَ مَفْتًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٣)

ا مد آنچه در آسمانها است هو آنچه در زمین همه تسبیعگوی حداوند هستند، و او عزیر و حکیم است

۲ ــای کسامی که ایمان آوردهاید، چرا چیری را میگویید که عمل ممیکنید؟ ۳ ــ موجب حشم خداوند میشود اینکه سحنی را بگویید و حنود عنمل تکنید.

\*سَبُّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّناوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ \* يَ أَيُّسَهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ \*

خطاب به اصحاب رسول خدا عَلَيْ است که به آن حضرت وعده دادند که او را یاری کنند و از دستوراتش مخالفت نورزند، و عهد و پیمانشان را دربارهٔ امیر المؤمنین اید نقض نکنند ، پس خداوند دانست که انها به عهد و پیمانشان و ها نمی کنند پس فرمود: ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرَ مَقْتاً عِنْدُ اللّهِ ... ﴾ به تحقیق خداوند به خاطر اقرارشان آنها را مومنین نامیده است اگر

#### چە اىھا را تصديق نمىكند

إِنَّ اللَهَ بُحِتُ الَّذِينِ ثِقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاكَأَنَّهُمْ ثُنْيَانُ مَرْضُوضٌ (۴) وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَوْمِهِ مَا فَوْمِ لِمَ تُؤْذُوسِي وَ قَلْـ تَعْلَمُونَ أَنِّى رَسُولُ اللّهِ الْبُكُمْ فَلَمَا رَاغُوا أَزْاغَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ وَ اللّهُ لَا يَهْدَي الْفَوْمَ الْعاسقينَ (۵)

۴ حداوید کسانی را دوست میدارد که در راه او حهاد میکنند، که گویی همچون سلای آهنین هستند.

۵ (بیاد بیاور) هنگامی که موسی به قوم خود گفت ای قوم می، چرا مر ربیع و آزار میدهید در حالی که می دانید می فرسیادهٔ حداوید به سوی سما هستیم؟ پس هنگامی که منحرف شلید حداوید هم قلبهایشان ر منحرف بمود، و خداوید گروه قاسقای را هنایت بمی کند.

خداوند مومنینی را که مجاهده نمودند و در راه خداوند جنگ کردند را ذکر موده و فرمود ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَيِيلِهِ صَفَّ كَالَّهُمْ بُنْيانُ مُرْصُوصٌ ﴾ يعنی چدان صف میبندند که گویی بنیانی استوار و انهدام نایذیرند. ا

\* فَلَمَّا رَاغُوا أَزَاعُ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ \* يعنى خداوند قلبهاى أنها را به شك و ترديد الداخت.

وَ إِذْ قَالَ عَبِسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِشْرَائَبِلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدُّهُ لِمَا بَشْ يَذَيِّ مِنَ التَّوْزَاةِ وَ مُبَشِّراً بِرَسُولِ يَأْنِي مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ أَحْمَدُ فَنَمَا حَاهَمُمْ مَالْنَتِنَاتِ قَالُوا هٰذَا سِحْرٌ مُبِينٌ (٩)

١ عور التعيين، ج ٥٥ ص ١٣١٠؛ نفسير برهان، ج ٧، ص ٥٢٢

عرو هنگامی که عیسی بن مریم گفت ای نتی اسرائیل من فرستادهٔ حداو م به سوی شما هستم، و من تصدیق کنندهٔ تورات که قبل از من امده هستم و به فرستادهای بشارت می دهم که بعد از من می اید و اسمش احمد است، پس هنگامی که (احمد) با دلائلی روشن به برد آنها آمد گفتند این سحری روشن و آشکار است.

خداوند قول عيسى النَّهُ به بنى اسرائيل را حكايت مىكند ﴿ إِنِّي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرُ اوِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمُا جَاءَهُمُ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾

فرمود: بعضى از يهوديان از رسول خدا ﷺ پرسيدند: چرا به نام احمد و محمد و بشير و نذير ناميده شدى؟

فرمود؛ اما محمد نامیده شدم، بدین جهت که من در زمین محمود هستم، و
اما أحمد نامیده شدم بدین جهت که من در آسمان احمد و ستوده تر از
ستودگیم در زمین می باشم، و اما بشیر خوانده شدم به خاطر این که هر کس
مرا اطاعت کند او را به بهشت بشارت می دهم، و نذیر حوانده شدم چون هر
کسی را که نافرمانی خدا را بکند او را با آتش جهنم انذارش می کنم، '

يُربِدُونَ لِيُطْفَقُوا نُورَ اللّهِ بِأَقُواهِهِمْ وَ اللّهُ مُتِمُّ نُودِهِ وَ لَوْ كَرِهَ الْكَافَرُونَ (٨) ٨-أبها مى حواهد بور حدا را با دهانشان (سنحنان باطل و بهوده) حاموش كنيد، و خداويد بور خود را كامل مىكند و اگر چه كنافران د أن كسرهت دادنه داشيد.

﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْهِزُ ا نُورَ اللَّهِ بِأَفُواهِهِمْ وَ اللَّهُ مُيْمٌ سُورِهِ ﴾ فسرمود. سه وسسيلة

١. بحار الأدوار، ١٤، ص ٩٤ ؛ دور الثقلين، ج ٥٠ ص ٣١٢ ؛ تفسير برهان، ج ١٠ ص ٥٢٥

حضرت قائم از آل محمد المنه تا اینکه قیام میکند و خداوند به وسیلهٔ او دیش را ظاهر میگرداند بطوری که غیر از خداوند چیری مورد پرستش واقع نمی شود. و آن فرمایش پیامبر آن شه است که می فرماید و زمین را پر از عدر و داد میکند همچنانکه از طلم و ستم پر شده باشد. ا

يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدْلُكُمْ عَلَى تِجارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَدَابِ أَلِهِمِ (١٠) تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَ أَنْمُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١١)

يَغْيِرْ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ وَ يُدْجِلَكُمْ جَنَاتٍ ثَجْرِي مِنْ تَحْيَهَا الْأَنْهَارُ وَ مَساكس طَيْبَةً مي جَنَاتِ غَدْنٍ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْفَظِيمُ (١٣)

وَ أُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَ فَتَحَّ قَرِيبٌ وَ مَشْرِ الْمُؤْمِنِينَ (١٣)

۱۰ به ای کسانی که ایمان آوردهاید، آیا شما را به تجارتی راهنمائی بکنم که از عداب دردناک تجانتان دهاد؟

۱۱ ـ به حدا و رسولش ایمان بیاورید، و در راه خدا تا اموال و حانتان جهاد کنید که این همل برای شما بهتر است اگر بدانید.

11 ـ (اگراین عمل را انجام دهید حداوند) گناهان شما را می آمرود، و شما را و ارد باعهای بهشتی می کند که از ریر درختانش بهرها حاربست، و در مساکیتی یاکیره در بهشت علی جای می دهد، واین رستگاری بررگ ست ۱۲ ـ و (بار بعمت) دیگری که آن را دوست دارید یاری حداوند و پیروری بردی است و مومنان را (به این بعمت بزرگ) بشارت ده

ابي الجارود از امام باقر الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه المنوا عَلْ أَنْلُكُمْ

١ بحار الادور، ح ١٥، ص ٢٩؛ يور الثقلين، ح ٥، ص ٢١٧، تفسير برهان، ح ٧، ص ٥٢٩

عَلَىٰ تِجارَةٍ تَنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ الله نقل كرده كه فرمود: اصحاب گفتند: چه خوب بود می فهمیدیم این تجارت چیست كه اگر بفهمیم جان و مال و حتی اولادمان را هم در به دست اوردن آن می دادیم. خدای تعالی فرمود: \* تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمُوالِكُمْ وَ أَنْسُكُمْ - ت - ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ بِأَمُوالِكُمْ وَ أَنْسُكُمْ - ت - ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ تجارتی راهنمائی نکم که از عذا و رسولش ایمان بیاورید، و در راه خدا با اموال و جانتان جهاد کنید، که این عمل برای شما بهتر است اگر بدانید.

﴿ وَأَخْرِيٰ تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَ فَتْحٌ قَرِيبٌ ﴾ يعنى در دنيا فتح امام قائم للسُّلَة و در روايتي ديكر فرموده: يعنى فتح مكه. ا

يْ أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ كَمَّا قُالَ عِبشَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوارِئِينَ مَن أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ مَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ فَآمَنَتْ طَالِفَةٌ مِنْ بَهَي إِشْرائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةٌ فَأَيْدُمَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَىٰ عَدُرُهِمْ فَأَصْنَحُوا ظُاهِرِينَ (١٣)

11 - ای کسانی که ایمان آوردهاید، از باران الهی باشید، همچانکه عبسی مربع به حواریس گفت چه کسی مرا به سوی حلاوئد پیاری مس کند؟ حواریون گفتند ما باوران حلاتیم پس گروهی از بسی اسرائیل ایمان وردند و گروهی دیر کافر شدند، پس ما دیر کسانی که ایمان آورده بودند را در براس دشمانشان تایید کردنم تا بر آنها بیرور شدند.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ \_ تا \_ فَآمَنَتْ طَائِفَةٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةٌ ﴾ فرمود: آنهائي كه كافر شدند آنهائي بودند كه شبيه

<sup>1.</sup> بورالتعلين، ج ه ص ٣١٨؛ تفسير برهان، ج ٧٠ ص ٥٢٩

عیسی ای به عنوان عیسی گرفته و او را کشتند و به صلیب کشیدند و آنهائی که ایمان آوردند آنهائی بودند که شبیه عیسی ای را نکشتند، پس گروهی که او را گرفته و به صلیب کشیدند خود نیز کشته شدند و آن قول خداوند است که فرمود. ﴿فَا يُدُنّ اللَّهِ بِنَ آمَنُوا عَلَىٰ عَدُولِهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ \* پس ما سیر که فرمود. ﴿فَا يُدُن آمَنُوا عَلَىٰ عَدُولِهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِینَ \* پس ما سیر کمه ایمان آورده بودند را در برابر دشمنانشان تایید کردیم تا بر آنها پیروز شدند. ا

۱ نورالتعص، ح ۵، ص ۱۳۱۹ تقسیر برهای، ح ۷، ص ۵۳۱

## تفسير سورة جمعه

۶۲ – سورهٔ جمعه در مدینه

نازل شده و دارای ۱۱ آیه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يُسَتِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزَبِرِ الْحَكيم (١)

هُوَ اللَّهِ يَعَثَ فِي الْأُمْتِيْنَ وَشُولاً مِنْهُمْ يَثْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّبِهِمْ وَتَعَلَّمُهُمُ الكِثَاتَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفي ضَلالٍ مُبينٍ (٢) وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمُنَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٣)

ا .. آمچه در آسمانها است و آمچه در زمین همه تسبیحگوی خداود هستند حداومدی که حاکم و از هر عیب و نقصی به دور و عریر و حکیم است ۲ \_ اوست کسی که در میان امت بی سواد، رسولی مثل خودشان را فرستاه که آیاتش را بر آمها می خواند، و آمها را ترکیه می کند، و به آمها کستاب و حکمت تعلیم می دهد، و اگر چه قبل از آن در گمراهی آشکاری مودهد سکمت تعلیم می دهد، و اگر چه قبل از آن در گمراهی آشکاری مودهد سکمت علیم است. عریز و حکیم است.

١ بورالثقلين، ح ٥٥ ص ٣٣١؛ تقسير برهان، ج ٨، ص ٤

\*هُوَ الَّذِي بِعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ\* فرمود \* اميون \* كساسي هستند كه كتابي با آنها نباشد.

معاویة بن عمار روایت می کند که امام صادق این در معنای آیه \* هُو الَّذِی بَعْثَ فِی الْأُمِّیِنَ رَسُولاً مِنْهُم ﴾ فرمود. آمها می نوشتند و لکن از حاسب حداوس کتابی با آنها نبود، و رسولی به سوی آنها فرستاده مشده مود پس حداوند نسبت «امیین» به آنها داد. ا

\* وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَتُحَفُّوا بِهِمْ ﴾ فرمود: بعدارَ آنها داخل در اسلام شدند "

مَثَلُ الَّذِينَ حُمَّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثْلِ الْجَمَارِ يَخْمِلُ أَسْفَاراً بِنْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الدِّينَ كَذُّنُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْفَوْمِ لظَالِمِينَ (۵) قُنْ يَا أَيُّهَا الذِّبِنَ هَادُوا إِنْ رَعَمَّتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِياهُ لِلّهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَتُوا الْمُوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (١)

۵ مثل کسانی که تورات به آنها داده شده ولی به آن عمل بمی کرد. هماسا حری است که کتابهایی را حمل می کند (و بمی داند که بارش چیست)، قومی که آیات حداوند را تکدیب کردند چه بد مثلی دارید، و حداوید فرم ستمگاران را هدایت نمی کتاب

۶ مگور ای قوم یهود، اگر میپشارماد که شما دوستان حداثبند سه مبرده دیگر، پس آرزوی مرگ کنید اگر راست میگوئید

خداوند دربارة بنى اسرائيل مثالى زده و فرمود \* مَثَلُ الَّذِينَ حُمُّلُو االتَّوْرِ اةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُو هَاكَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً ﴾ حر كتاب را حمل مىكند و نمى داند

بحرالانوار، ج ۱۲ ص ۲۴۳ و ج ۱۶، ص ۱۳۲ ؛ تفسیر پرهان، ج ۸ ص ۹۰ تفسیر صافی ج۷، ص ۱۸۷ ؛ تورالتفلین، ج ۵ ص ۳۲۲
 ۲. نورالتفلین، ج ۵ ص ۴۳۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ۸

که در آن چه است و به آن عمل می کند همچنین بنی اسرائیل همانند حر کتاب
را حمل می کنند و نمی دانند که در آن چه است و به آن عمل هم نمی کند.

\*یا آیُّهَا الَّذِینَ هَادُوا إِنَّ زَعَنْتُمْ أَنَّکُمْ أَوْلِیَا اللَّهِ مِنْ دُونِ الْنَّاسِ فَتَمَتَّوُا الْمَوْتَ

إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِینَ \* فرمود. همانا در تورات نوشته شده که اولیاء خداوند
آرزوی مرگ می کنند. ا

قُلْ بِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَهِرُّونَ مِنَّهُ فَإِنَّهُ مُلاقِيكُمْ ثُمَّ نُرَدُّونِ إِلَىٰ عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيَتَكُنَّكُمْ بِمَاكُنَتُمْ تَعْمَلُونَ (٨)

۸ مگو مرگی که از آن درار میکنید سرانجام شما را ملاقات حواهد کرد.
 سپس به سوی کسی که دانا به پنهان و آشکار است نارگردانیده میشوند. و
 او شما را به آنچه که انجام می دادید آگاه می سازد

﴿ قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ﴾ امير المومنين اللَّهِ فرمود: اى مردم هر كس آنچه را از آن مى گريزد درخواهد يافت، و اجل خود را به او مىرساند، و گريز از آن همان رسيدن و دريافتن آن است. آ

يا أَيُّهَا الَّذِبِنَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى دِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرَ لَكُمْ إِنْ كَتَنَّمْ تُعْلَمُونَ (٩) فَإِذَا قُصِيَتِ الصَّلاَةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَ النَّعُوا مِنْ فَصَلِ اللَّهِ وَادْكُرُوا اللّهِ كَثِيراً لَفَلَكُمْ ثُفْلِحُونَ (١٠)

۹ ای کسانی که ایمان اوردمایک هنگامی که روز جمعه برای بمار دعوب

ا تفسیر صافی، ج ۷ ص ۱۸۹ ؛ تورالتفلی، ج ۵ ص ۲۲۴؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۹
 ۲ بحارالانوار، چ ۶ ص ۱۲۶ ؛ تقسیر برهان، ج ۸ ص ۹ نمسیر صافی، ج ۷ ص ۱۹۰ نمسیر صافی، ج ۷ ص
 بورالتقلین، چ ۵ ص ۳۲۴

میشوید به سوی ذکر حلاوی بشناسد، و حرید و فروش را رها کنید. که این عمل برای شما بهتر است اگر بدانید

ا پس هنگامی که مماز پایال یافت در روی رمین پراکنده شدید. و ر
 فصل حداومد (روری) نظلبید، و حداومد را ریاد یاد کنید شاید که رسنگ.
 شوید

\* فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَ ذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ كه ﴿سعى ﴾ به معناى سرعت در راه رفتن است. أ

اس الجارود گوید امام ماقر علیه در معنای آیة \* یا آیها الّذِینَ آمنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ یَوْمِ الْجُمْعَةِ فَاسْعَوْا إِلَی ذِکْرِ اللّهِ وَ ذَرُوا الْبَیْعَ \* مرمودد و قتی گفته می شود خفاسعوا \* معنایش این است که بروید و چون گفته می شود خاسعوا \* معنایش این است که برای فلان هدف عمل کنید. و معنای آیه این است که برای نماز جمعه شارب (سبیل) حود را کوتاه کنید، و موی زیر مغل را زائل سازید، ناخن بگیرید، غسل کنید، بهترین و نظیف ترین جامه را بوشید و خود را معطر سازید، اینها سعی برای نماز جمعه است. و سعی برای روز قیامت هم این است که آدمی خود را برای آن روز مهیا کند، هم چدان که فرموده. ﴿ وَ مَنْ أَرادَ الْآخِرَةَ وَ سَعَیٰ لَهُا سَعْیَهَا وَ هُوَ مُؤْمِنٌ \* آ و هر کس طالب قرموده. ﴿ وَ مَنْ أَرادَ الْآخِرَةَ وَ سَعَیٰ لَهُا سَعْیَهَا وَ هُوَ مُؤْمِنٌ \* آ و هر کس طالب قدت باشد و برای رسیدن به آن نهایت تلاش و کوشش را بکند او موم

﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ فرمود: يعنى روز شنبه در

۱۹۱ مورانشمیس، ح ۱۵ ص ۳۲۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۹۱

۲ اسراء، آية ۱۹

٣. مستدرک الوسائل، ج عاص ١٨٩ بحار الاتوار، ج ١٩٥ ص ١٣٤٤ تفسير برهال، ح ١٨ ص ١١٠ بورائثملين، ح ١٥ ص ٣٣٤

زمین پراکنده شوید.

وَ إِدَا رَأَوْا بَنجَارَةً أَوْ لَهُواۚ الْفَضُّوا إِلَيْهَا وَ تَرَكُوكَ فَالِما قُلْ مَا عِنْدَ اللّه خَيْرٌ مَل اللَّهُو وَ مِنَ التَّخَارَةِ وَ اللّهُ خَيْرٌ الرَّارِقِينَ (١١)

11 و هنگامی که آنها تجارت یا لهوی را میبیتند به سوی آن می روند و تو
 را در حالی که استاده هستی ترک میکنند، بگو آبچه برد حداوید است و
 لهو و تجارت بهتر است، و حداوید بهترین روزی دهنده است

﴿ وَ إِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُواً انْفَضُوا إِلَيْهَا ﴾ رسول خدا تَنْفَظُ در روز جمعه با مردم نماز میخواند که کاروان تجاری وارد مدینه شد که در جلوی آن کاروان گروهی دف و طنبور میزدند، مردم از شنیدن آن نماز را ترک کرده رفتند تا به آن کاروان تماشا کنند که چه آورده است که خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿ وَ إِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انْفَضُوا إِلَيْهَا وَ تَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ فرمود: ﴿ وَ مِنَ النَّهِ اَرْ وَ وَ اللّٰهُ خَيْرُ الرَّارِ قِينَ ﴾ ا

ابن مسکان گوید از اس بصیر سوال شد که امام چگونه خطبه میخواند، گفت: ایستاده خطبه میخواند زیرا خداوند میفرماید. ﴿ وَ تَرَكُوكَ قَائِماً ﴾ و تو را ایستاده ترک کردند. ۲

ابن أبي يعفور كويد امام صادق الله فرمود آيه اينچنين نازل شده است: «وَإِذَا رَأَوًا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انصرفوا إليها و تركوك قائما»

﴿ قُلْ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُوِ وَ مِنَ التَّجَارَةِ ﴾ يعنى براى كسانى كه تقوى دارند ﴿ وَ اللَّهُ خَيْرُ الرُّ ارْقِينَ ﴾ و خداوند بهترين روزى دهنده است. "

ا بورالثقلین، ح ۵، ص ۳۲۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۴
 ۲ وسائل الشعه، ح ۷، ص ۳۳۲؛ بحارالانوار، ح ۵۶، ص ۱۸۵؛ بورالثقلین، ح ۵، ص ۳۲۹، تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۴

<sup>؟.</sup> تفسير برمان، ح ٨٠ ص ١٤ - نورالتقلير، ج ٥ ص ٣٣٩



## تفسير سورة منافقون

۶۳ – سببورهٔ مینافقون در

مدینه نازل شده و دارای ۱۱

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا جَاءَ كَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَ اللَّهُ يَعْمَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَ اللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنافِقِينَ لَكَادِبُونَ (١)

ا تَخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّهُمْ سَاهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٣) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطَّعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لا يَفْفَهُونَ (٣) وَ إِذَا رَأَيْتُهُمْ تُمْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَ إِنْ يَغُولُوا تَسْمَعْ لِقُولِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشْتُ مُسَنَّدَةً يَخْسَنُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُولُ فَاحْدَرْهُمْ فَا تَلْهُمُ اللّهُ أَنْسَى

وَ إِدَا قَبِلَ لَهُمْ تَمَالَوُا يَسْمَعُمُو لَكُمْ وَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُوُّسَهُمْ وَ وَأَيْنَهُمْ يَصَدُّونَ وَ هُمْ مُسْنَكُمُونَ (۵)

سَوْاهُ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَـنْ يَخْفِرَ اللَّهُ لَـهُمْ إِنَّ الكَـهُ الأَيْهَدِي الْقَوْمَ الْغَاسِفِينَ (١)

هُمُ اللَّذِينَ يَقُولُونَ لاَ تُنْهِقُوا عَلَىٰ مَنْ عِنْدُ رَسُولِ اللَّهِ حَشَى يَسْفَصُّوا وَ يَسْلُهِ خَرَائِنُّ السَّمْنَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ لَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقُهُونَ (٧) يَقُولُونَ لَئِنْ رَحْمُنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعْلُ مِسْهَا الْأَذَلُ وَ لِيلَهِ الْعَرَّةُ

وَلِرَسُولِهِ وَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ لَكِنَّ الْمُنافِقِينَ لا يَعْلَمُونَ (٨)

يُلْفَكُونَ (۴)

۱ هتگامی که مناققین مه برد تو می آیند می گویند ما شهادت می دهیم که
بو رسول حقاوید هستی، و حقاوید می داید که شو رسول او هستی و
خداوید می داند که مسافقین سه دروع شهادت می دهید (و ی و فیون
مقارته)

۲ سآمها سوگلهایشان را میپری قرار دادماند تا به وسیلهٔ آب مردم و او راه خلاوند باز دارتد، و آمها چه یاد همل میکنند

۳ سایس به خاطر آن است که آنها اول ایمان آوردند سپس کافر شد. بد پس خداوند بر دلهای آنها مُهر رده و آنها واقعیت را درگ نمی کنند

۴ دو هنگامی که آنها را می بینی جسمشان تو را به تعجب می ورد، و اگر سخس نگویند، به سخنانشان گوش می دهی، ماب اینکه چوب حسکس هستند که در دیوار تکیه کردهاند، هر صادایی که می شنوداد گمان می کنند که بر علیه خودشان است، آنها دشمنان تبو هستند پس از آسها دروی کس، خداوند آنها را یکشد که از حق محرف شدند

۵ و هنگامی که به آنها گفته شود بباتید تا رسول خدا برای شبیم طبیب معفرت بکند، سرهایشان را تکان میدهد. و آنها را میبیمی که (از بو) افراض کرده و تگیر می ورژند.

عدبرای انها فرقی بمیکند که براشان طلب معفرت کنی یا طبب معفرت تکئی، حلباوند آنها را هرگر اسمیآمرزد، هنماتا احتفاونند فنوم فناسقین ر هفایت تممرکند

۷-انها کسانی هستند که میگویند بر کسانی که اطراف رسول خده هستند انهاق تکنید تا پر اکتفه شوند، خرینه های آسمانها و رمین برای خداوند سب و لکن سافقین نمی فهمند ۸ میگویدا آگر به مدینه برگشتیم عربران دلیل شدگان را نبرون میکند.
 در حالی که عرّت برای حداوید و برای رسولش و بنرای متومنین است و منافقین نمیدانند.

### سخن عبدالله بن أبي

\* إذا جاء ك المُناوقون فالواتشهد إنّك لرسُول الله و الله يغلم إنّك لرسُوله و الله يغلم إنّك لرسُوله و الله يشهد إن المُناوقين لكاذبون فو مرود. اين آيه در جنگ مريسع كه جنگ ما بني المصطلق كه و در سال پنجم هجرت اتفاق افتاد نازل شده است. رسول خدا مَنْ فودش در اين جنگ شركت كرد و در مراجعت كنار چاهي كم آب فرود آمد. انس بن سيار، همپيمان انصار و جهجاه بن سعيد غفاري اجير عمر بن خطاب در كنار چاه به هم برخوردند، و هر دو سطل در چاه انداختند تا آب بكشند، سطل در چاه به هم پيچيد.

ابن سیار گفت: سطل من، جهجاه هم گفت سطل من، و همین باعث درگیری بین آن دو شد، جهجاه به صبورت ابن سیار سیلی زد، و خون از روی او حاری شد. ابن سیار قبیله خزرج را و جهجاه قریش را به کمک طلبید، هر دو گروه سلاح برگرفتند، و چیزی نمانده بود که فتنه ای به یا شود

عبدالله بن أبي سر و صدا را شنيد، پرسيد: چه حبر شده؟ حريان را برايش گفتند، و او سخت در خشم شد و گفت. من از اول نميخواستم اين مسير را بروم، و من امروز خوارترين مردم عرب هستم، و من هيچ پيش بيني نمي کردم که زنده بمانم و چنين سخناني بشنوم، و نتوانم کاري بکنم، و وضع را به دلخواه خود تغيير دهم،

آن گاه رو کرد به اطرافیان خود و گفت: این کاری است که شما کردید، ایدها

را در منازل خود حای دادید، و مال خود را با آنان تقسیم نمودید، و با حال حود جانشان را از خطر حفظ کردید، و گردنهای خود را اماده شمشیر ساخته، زنان خود را بیوه و فرزندان را یتیم کردید، آن هم از مردمی که اگر شما بیرونشان کرده بودید و بال گردن مردمی دیگر می شدند. آن گاه گفت، ﴿لَيُنْ رَجَعْتُ إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُغْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا الْأَذَلُ ﴾ اگر به مدینه برگردیم، آن کس که عزیزتر است نلیل تر را بیرون خواهد کرد.

یکی از حضار در آن مجلس زید بن ارقم بود که تازه داشت به حد بلوغ می رسید، و آن روز رسول خدا می در هنگام گرمای ظهر در سایه درختی با جمعی از اصحاب مهاجر و انصارش نشسته بود، زید از راه رسید، و سخنان عبد الله بن ابی را به رسول خدا می گرارش داد. حضرت فرمود ای پسر! شاید اشتباه شنیده باشی.

عرض کرد: به خدا سوگند اشتباه نکردهام

فرمود: شایداز او خشمگین باشی.

عرض کرد: به خدا قسم هیچ بشمنی با او ندارم

فرمود؛ ممكن است خواسته سر بسرت بگذارد؟

عرض کرد؛ نه به خدا سوگند.

رسول خدا مَنَا الله به علامش شقران فرمود مرکب را زیس کرده و آماده حرکت کن، و فوراً سوار شد. مردم به یکدیگر خبر دادند ولی کسی باور نمی کرد که در آن گرمای ظهر حرکت کرده باشد، ولی بالأخره سوار شدند، و سعد دن عباده خود را به آن جناب رسانیده، عرض کرد. السلام علیک یا رسول الله و رحمة الله و برکاته.

حضرت فرمود: وعليك السلام.

عرش کرد شما هیچ وقت در گرمای ظهر حرکت نمیکردید.

فرمود: مگر سخنان رفیقتان را نشنیدهای؟

پرسید: کدام رفیق یا رسول الله؟ ما به غیر تو رفیقی نداریم؟

فرمود: عبد الله بن ابی، او پیش بینی کرده که اگر به مدینه برگردد آن کس که عزیزتر است ذلیلتر را از شهر بیرون کند.

سعد عرض کرد. یا رسول الله ﷺ تو و اصحابت عزیزتر و او و اصحابش دئیل ترند،

رسول خدا ﷺ آن روز را تا به آخر به حرکت ادامه داد، و با احدی سخن نگفت، قبیله خزرج نزد عبد الله بن ابی آمدند، و او را ملامت کردند. عبد الله قسم خورد که من هیچ یک از این حرفها را نزدهام. گفتند: اگر چنین حرفی نزدهای برخیز تا نزد رسول خدا ﷺ برویم تا از آن جناب عذرخواهی کنی، عبد الله سر و کلهاش را تکان داد که نه.

چون شب شد رسول خدا تَنَافِي آن شب را هم تا به صبح حرکت کرد، و اجازه استراحت نداد، مگر به مقدار نماز صبح. فردای آن روز رسول خدا تَنَافِی الله شد، اصحاب هم پیاده شدند، در حالی که آن قدر حسته بودند که خاک زمین برایشان بهترین رختخواب شد. عبدالله بن ابی نزد رسول خدا تَنَافِی آمد، و سوگند یاد کرد که من این حرفها را نزدهام، و به و حدانیت خدا و رسالت آن حضرت شهادت داد، و گفت: زید بن ارقم به من دروغ بسته است.

رسول خدا ﷺ عذرش را پذیرفت، آن وقت قبیله خزرج نزد زید بن ارقم رفته شماتتش کردند که تو چرا به بزرگ قبیله ما تهمت زدی.

هنگامی که رسول خدا مَنْ از آن منزل حرکت کرد زید با آن حناب بود، و میگفت: بار الها! تو می دانی که من دروغ نگفته ام، و به عبد الله بن ابی تهمت عزدهام چیزی از راه را نرفته بودند که حالت وحی و شبیه بیهوشی به رسول حدا این است داد و ان قدر سنگین شد که نزدیک بود شترش زابو سرند و مخواند، و حود او عرق از پیشانی مبارکش میچکید، و بعد از آن که به حالت عادی برگشت، گوش زید بن ارقم را گرفته، او را از جایش بلند کرد و هرمود ای پسر سخنت راست و دلت فراگیر است، و خدای تعالی قرآنی در بارهات فازل کرده است و چون به منزل رسیدند و پیاده شدند، سوره منافقین را از غرار تا جمله ﴿ وَ لَکِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ یَعْلَمُونَ ﴾ در آبان خواند، و خدای تعالی عبدالله بر ابی را رسوا ساخت. ا

أبان بن عثمان گوید: رسول خدا برای و روز و شب و فردایش نیز حرکت کرد تا اینکه خورشید بالا آمده و هوا روشن شد و حصرت توقف فرمودند و مردم میز به استراحت پرداختند، رسول خدا برای قصد داشتند که با مردم سخن نگویند که پسر عبد الله بن أبی نزد آن حضرت آمده و عرض کرد: ای رسون خدا اگر قصد کشتن پدرم را داری به من امر کن که سرش را در بزد شما حاضر کنم، به خدا سوگند که من نیکوترین فرزند نسبت به پدرم هستم، و حاضر کنم، به خدا سوگند که من نیکوترین فرزند نسبت به پدرم هستم، و اوس و خررج این را میدانند، می ترسم که شما به عیر از من دستور بدهید که او را بکشد و من خوش ندارم که به قاتل عبدالله نگاه کنم، و شخص مومنی را به خاطر پدر کافرم بکشم و داخل در آتش حهنم شوم. رسول خدا برای با فرمودند مادامی که ناما هستی با پدرت مدارا کن و با او رفتاری بیکو داشته باش. "

ابى الحارود كويد كه امام باقرط الله دربارة معناى آية ﴿ كَالَّهُمْ خُسُبُ

۱ بخار الأورد خ ۲۰ ص ۲۸۵) بعبير يرهان چ ۸ ص ۱۹۷ تعبير صافي، خ ۷ ص ۱۹۹ بورالثقلين، ج ۵ ص ۳۳۱

٤ بورائشلين، ۾ ٥٠ ص ٢٣٣٠ تفسير برهان، ۾ ٨٠ ص ١٨

مُسَنَّدَةٌ ﴾ مىفرمودند: نه مىشنوند و نه انديشه مىكنند

"یَحْسَبُونَ کُلَّ صَیْحَةٍ عَلَیْهِمْ اللهٔ الله یونی هر صدائی را دشمن خود می دانند.

وه مُ الْعَدُو فَاحْدَرُهُمْ فَاتَلَهُمُ الله أَنِّی یُوفْکُونَ الله هنگامی که خداوند خبر منافقین را برای رسولش بیان کرد و پیامبر رشتی های آنها را برای آنها و اهل قبیله و نزدیکانشان فرمود، آنها به نزد منافقین رفته و گفتند: وای بر شما که رسوا شدید، به نزد پیامبر خدا بروید تا برای شما طلب مغفرت بکند، آنها از روی کبر و غرور سرهایشان را برگرداندند و هیچ رغبتی به استقفار آن حضرت نشان ندادند لذا خداوند می فرماید: ﴿ وَ إِذَا قِبِلَ لَهُمْ تَعَالُوْا يَسُتَغُفِرُ لَكُمُ رَسُولُ اللهِ لَوَوْا رُونَسَهُمْ الله و هنگامی که به آنها گفته شود: بیائید تا رسول خدا برای شما طلب مغفرت بکند، سرهایشان را تکان می دهند. ا

وَ أَيْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقُهَا كُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَسَأَيْنِ أَخَلَهُ كُمْمُ الْسَنُوتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَأَخُرْتَنِي لِلِى أَجْلِ قَرِبِ فَأَصَّدُقَ وَ أَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ (١٠) وَلَنْ يُوَجِّرَ اللَّهُ نَفْساً إِذَا جُاءَ أَجَلُهَا وَاللَّهُ حَبِيرٌ مِنَا تَعْمَلُونَ (١١)

۱۰ ـ و از آمچه به شما روزی کردهایم انعاق کنید، قبل از ایسکه مرگ یکی از شما فرا برسد و مگوید پروزدگارا، چرا مرگ مرا املکی به تأخیر میبداختی تا صدقه دهم و از نیکوکاران باشم؟!

 ۱۱ و حداوید هرگر مرگ کسی را به تاحیر بمیاندازد وقشی که اجاش رسیده باشد، و خداوند بدانچه که میکنید آگاه است.

﴿ وَ أَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَـبُلِ أَنْ يَسَأْتِيَ أَحَـدَكُـمُ الْسَمَوْتُ فَسَيْقُولَ رَبَّ لَوْلِاأَخَّرْتَنِي إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ ﴾ بعنى ﴿أَصدق﴾ يعنى حج بجا ساورم " وَ

١ محرالانوار ح ٢٠٠٠ ص ٢٨٨ ؛ يورالتقلين، ح هاص ١٣٣٥ : تفسير برهان، ح ٨ ص ١٩

أكُنُّ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ يعني در هنگام مرك از صالحين خواهم بود

پس خداوند آنها را رد کرده و فرمود: ﴿ وَ لَنْ يُوَخِّرَ اللَّهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُها وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِنَا تَعْمَلُونَ ﴾ و خداوند هرگز مرگ کسی را به تاخیر سمی اندازد وقتی که اجلش رسیده باشد، و خداوند بدانچه که میکنید آگاه است ا

ابو بصیر از امام باقری روایت کرده که در ذیل کلام خدا که هرموده. فرکن یُوَخُرُ اللّهُ نَفْساً إِذَا جاءَ أَجَلُهُا ﴾ فرموده: نزد خدا کتابها و مقدراتی موقوف و غیر حتمی است، هر گدام را بخواهد عملی میکند، تا شب قدر برسد، در آن شب همه چیزهایی را که تاسال بعدباید رخ دهدنازل میکند، این است معنای آیه فو کُن یُوَخُرُ اللّهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُهُا ﴾ یعنی وقتی که خدا آن مقدر را در شب قدر نازل کرده باشد، و نویسندگان آسمانها آن را نوشته باشند، و این همان مقدری است که دیگر تاخیر داده نمی شود. آ

ا تفسير برهال، ج الدص ٢١

۲ بحرالانوار، ح کی ص ۱۰۲ و ح ۵ ص ۱۳۹ و ح ۴۴ ص ۱۳ د تعمیر برهان، ح ۸ ص ۲۲ تغمیر صافی، ج ۷، ص ۲۰۲ و وراثقایی، ج ۵ ص ۲۲۷

## تفسير سورة تغابن

۶۶ – سورهٔ تغابن در مدینه

نازل شده و دارای ۱۸ آیه

است،

Same fings if

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

يُسَبِّحُ لِلَٰهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَ لَهُ الْخَمْدُ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرٌ (١)

هُوَ اللَّهِي حَلَقَكُمْ فَمِلكُمْ كَافِرٌ وَ مِنْكُمْ مُؤْمِنٌ وَ اللَّهُ مِمَّا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢) ا\_آبچه كه در آسمانها است و آبچه كه در رمین همه تسبیحگوی حدود هستند، مالكیت و حكومت از برای اوست، حمد و سیاس بیر از سرای اوست، و او بر هر چیری تواباست.

۲ ـ اوست که شما را آفریده که گروهی از شما کافر و گروهی مومی هستید، و خداوند به آنچه که انجام می دهید بیناست.

﴿ يُسَبِّعُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْکُ وَ لَهُ الْحَمْدُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ عرمود: اين آيسه مخصوص دربارة مؤمنين و كافرين نازل شده است.

حسین بن نعیم صحاف گوید از اسام صدادق الله دربدارهٔ معنای آیده ﴿ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ سوال كردم، فر مود: خداوند هنگامی كه در عالم ذر و در صلب آدم از آنها عهد و پیمان گرفت به آنها شناساند كه ایمان و لایت

#### ماست و کفرشار ترک و قبول نکرین ولایت ما میباشد. <sup>ا</sup>

دلك بأنَّهُ كَانَتْ تأتيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَفَالُوا أَ يَشَرُّ يَهْدُونَ فَكَفُرُوا وَ مَوْلُوْا وَاشْتَعْنَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَنِيَّ حَمِيدٌ (٢)

ا این به حاطر آن است که رسولانشان با دلائیلی روشین به خودسان می آملند پس گفتند آیا بشرهایی ما را هدایت می کنند؟ پس کافر شدند و روی گرداندند، و حداوند (از آنها بی بنار بود)، و حداوند بی بنار و ستوده است.

على بن سويد شيمانى كويد از امام كاظمطَ دربارهٔ آيهٔ ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ سوال كردم، صرمود: مراد از ﴿بِسِنات ﴾ السمه ﴿ يَلِكُ مىباشد. `

زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُتَعَلُوا قُلْ نلىٰ وَ رَبِّي لَنَنْعَلُنَّ ثُمَّ لَلَنَاؤُنَّ سا عَسلَتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسبِرُ (٧)

قا مِنُوا بِاللّهِ وَ رَسُولِهِ وَ النُّورِ اللَّذِي أَنَّرَلْنَا وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرُ (٨) ٧-كافران گمان كردندكه هرگز برانگيخته سميشوناد بگو حرا، به پروردگارم سوگندكه همهٔ شما برانگيخته ميشويد و سپس به انچه كه عمل مركزديد أگاهتان ميگردانندواين كار بر حداويد آسان است

۸. پس به حداوید و رسولش و بوری که بازل کردهایم اینمال سیاورید. و حلاوید بلانچه که عمل میکنید اگاه است.

۱ کافی، ح ۱، ص ۴۱۳؛ بحارالانوار، ح ۳۶، ص ۲۷۱ و ج ۵۷، ص ۴۸۴، تفسیر صافی، ح ۷
 ص ۲۰۷؛ تورالثقلین، ج ۵، ص ۴۳۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۶
 ۲ بحا الانور، ح ۳۳، ص ۲۰۹؛ تفسیر برهان، ح ۸، ص ۲۶، نورالثقلس، ح ۵، ص ۳۴۰

ای ابا خالد نور امام در دلهای مؤمین از نور آفتاب که میتابد روشنتر است، سوگند بخدا امامان قلوب مؤمنین را نور افشانی میکنند و خداونند می پوشاند بور امامان را از هر کس که بخواهد پس دل آبها تاریک و ظلمانی شود، بخدا قسم ای ابا خالد دوست نمی دارد ما را کسی مگر آنکه خداوند قلب او را پاکیزه گرداند و خداوند دل کسی را پاکیزه نگرداند تا آنکه تسلیم ما اشه شود و چون تسلیم ما شد خداوند او را از سختی حساب سالم گرداند و از ترس و هول روز قیامت و عذاب جهنم در امان باشد. آ

ما أَضات مِنْ مُصهِبَةٍ إِلاّ بِإِذْبِ اللّهِ وَ مَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْمَهُ وَ اللّهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلَيْمٌ (١١)

11 \_ هنچ مصبيتي (به کسي) بميرمند مگر به فرمان حدا، و هر کس په

۱. تفسیر صافی، ج ۱/ ص ۲۰۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۱۸ ص ۲۷ ۲- تاریل الآیات الظاهره، ص ۴۶۱ ؛ کامی، ج ۱، ص ۱۹۴ ، مورالثقلین، ج ۵، ص ۴۴۱ ، تفسیر صافی، ج ۱/ ص ۴۲۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۱۸ ص ۲۲

حماوید ایمان نباورد قلبش را هلایت میکند، و خداونند بنه هنر جدی داناست

\*وَ مَنْ يُوْمِنْ بِاللّهِ يَهْدِ فَلْبَهُ ؟ يعنى خداوند در قلىش نصديق مىكند، بس هنگامى كه خداومد براى او روشن نمود و هدايت را اختيار كرد بر هداينش مى افزايد همچنانكه فرمود: ﴿وَ الَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدى ؟ \* و كساسى كه هدايت يافته اند بر هداينشان افزوده مى شود. \*

يا كَيْهَا اللَّدينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزُواجِكُمْ وَ أَوْلادِكُمْ عَدُوْا لَكُمْ فَاخْذَرُوهُمْ وَ إِنْ تَغَفُّوا وَ تَضْفُحُوا وَ تَغْمِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحبِمٌ ﴿١٣) إِنَّمَا أَمْوالُكُمْ وَ أَوْلادُكُمْ فِشْةً وِ اللَّهُ عِنْدَهُ أَخْرٌ عَظيمٌ ﴿١٥)

11 \_ای کسانی که ایمان آوردهاید همانا بعصی از همسران و فررساستان دشیمان شما همشد، پس از آنها حکر کنید، و اگر عمو کنید و حشمیوشن نمائید و نبخشند (خداوند نیز شما را میآمردد) که حنا، وبناد منزرنده و مهربان است.

1۵\_هماما اموالتان و فروندانتان وسیلهٔ آرمایش شده هستند و نرد حادونا. اجوی بورگ است.

﴿إِنَّمَا أَمُوالُكُمْ وَ أَوْلاَدُكُمْ فِئِنَةً ﴾ يعنى دوست داشستن اسوال و اولاد فتمه است.

١ محمل أية ١٧

۲ تعسیر صافی، ج ۷، ص ۲۱۰ : تقسیر برهاب ج ۱۰ ص ۲۸

مسلماناني است كه وقتي ميخواستنداز وطن كافرنشين خود به دار هجرت مهاجرت کنند، زن و فرزندشان دست به دامنشان انداخته، از رفش بارشان مے داشتند، و مے گفتند: تو را به خدا سوگند مے دھیم که از ما دست بر مدار که بعد از رفتیت از بین خواهیم رفت، بعضبی از مسلمانان تسلیم خواسته زن و فرزند خود میشدند، و در دار الكفر میماندند، و آیه شریقه آنان را از چنین زن و فرزندانی بر حذر داشته، از اطاعت آنان نهی میفرماید، بعضی دیگر از مسلمانان تسلیم نمی شدند، و راه خدا را پیش گرفته از رن و فرزند دست بر میداشتند، و میگفتند: به خدا سوگند اگر شما با من هجرت نکنید، و خدای تعالى روزي بين من و شما در دار الهجرة جمع خواهد كرد تا ابد سودي به شما تحواهم رساند و دیگر کاری به کارتان نخواهم داشت، هنگامی که خداوند بین او و آنها جمع کرد و خداوند امر نمود که به آنها وفا و نیکی کند و فرمود: ﴿ وَ إِنَّ تَعْفُوا وَ تَصْفَحُوا وَ تَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ و اكر عنو كنيد و چشمپوشی نمائید و بېخشید (خداوند نیز شیما را می آورزد) که خیداوسد آمرزنده و مهریان است. ا

فَانَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَ اسْمَعُوا وَ أَطْبِهُوا وَ أَنْفِقُوا خَيْراً لِأَنْفُسِكُمْ وَ مَنْ يُوفَ شَحَّ نَفْسهِ فَأُولِيْكَ مُمْمُ الْمُفْلِحُونَ (١٦)

۱۶ ـ پس با می توانید از حداوید بپرهیزید، بشنوید و اطاعت کنند و انعاق بمالید که برای خود شما بهتر است، و کسانی که از بحل و خرص خودشان را نگه بدارند همانها ومشگاران هستند

بحار الایراز، ج ۱۹، ص ۱۸۹ تعسیر برهان، ج ۱۸ ص ۲۹؛ تفسیر صافی، ج ۱۷ ص ۲۱۱؛ بور الثقلین، ج ۵ ص ۲۴۲

﴿ فَا تَقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ با آيه ﴿ اتَّقُوا اللَّهُ حَقَّ تُفَاتِهِ ﴾ نسخ شده است\_ ﴿ وَ مَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ﴾ فرمود: ﴿ يوق الشح ؟ يعنى هنگامى كه انفاق در اطاعت خداوند را اختيار كند.

فضل بن اسی قرة [ مرة ] گوید امام صادق علی را دیدم که از اور شب تا صبح طواف می کرد و می گفت، باز الها مرا از شر بخل نفسم تگه بدار.

عرض کردم. فدایت شوم من امشد از شما به غیر از این دعا را مشنیدم فرمود: چه بلایی بالاتر از بخل نفس سراغ داری؟ خدای تعالی می فرماید ﴿ رَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْمِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ و کسانی که از بخل و حرص خودشان را مگه بدارند همانها رستگاران هستند. "

۱ آل،عمران، آبهٔ ۱۰۲؛ از حداوند همانطوری که شایستهٔ پرهیرگاری است بپرهیرید

۲ تفسیر برمان، جاد ص ۳۰

٣ مستدرك الوسائل، ح ٧، ص ٣٠٠ يحار الاتوار، ح ٧٠، ص ٢٠١٠ نفسير برهان، ح ٨ ص ٣٠٠

## تفسير سورة طلاق

۶۵ – سورهٔ طلاق در مدینه

نازل شده و دارای ۱۲ آیـه

است.



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

يَا أَيُهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ السَّنَاءَ فَطَلَّقُوهُنَّ لِمِدَّتِهِنَّ وَ أَحْصُوا الْمِدَّةَ وَ اتَّقُوا الدَّة رَبُّكُمْ لأَنْخُرِجُوهُنَّ مِنْ بَيُوتِهِنَّ وَ لاَ يَخْرُجُنَ إِلاَّ أَنْ يَـأَتِهِنَ بِـعَاجِشَةٍ مُنْبَيْنَةٍ وَتِلْكَ حُدُّودُ اللَّهِ وَ مَنْ يَتَعَدُّ خُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لا تَدْرِي لَعَلَّ لللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَٰلِكَ أَمْراً (١)

فَإِذَا نَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَأَشِيكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِـمَعْرُوفٍ وَ أَشْهِدُوا ذَرَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ وَ أَقَهِمُوا الشَّهَادَةَ لِلْهِ ذَلكُمْ يُوعَطُّ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَثْقِ اللّهَ يَحْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً (٣)

وَ يَرْرُأُهُ مِنْ حَبْثُ لا يَحْتَبِبُ وَ مَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْتُهُ إِنَّ اللّه دَائِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللّهُ لِكُلُّ شَيْءٍ قَدْراً (٣)

وَ اللاَّتِي يَئِشْنَ مِنَ الْمُحَمِضِ مِنْ يَسُائِكُمْ إِنِ ارْتَبَتُمْ فَمِدَّتُهُنَّ فَلاَثَةُ أَشْهُرٍ وَاللاَّتِي ٰلَمْ يَجِعْسَ وَ أُولاَتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنَّ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَ مَنْ يَتُّقِ اللَّهُ يَخْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُشْرِاً (۴)

۱ ای پیامبر هنگامی که حواستید را را طلاق دهید، پس در رمان عدّه ایها را طلاق دهید (بعنی در زمان پاکی از حیص و در آن پاکی هم بردیکی نکرده پائسد)، و زمان عدّه را نگه دارمد، و از حداوسدی کمه پسروردگار

شماست بهرهبردند، و ته شما آن ربان را (تا در عندهاسد) از حابه هایشا.
بیرون کنید و نه آنها از حانه بیرون بروند مگر آنکه کنار رشت شکاری
مرتکب شوند، که این احکام حدود حداست، و هر کس از حدود الهمی
بجاوز کند به تحقیق به حودش ستم کرده است، بمی دانی شاید جداوسد
بعد از این امر تازهای بوجود بناورد (مناشان را اصلاح کند)

۲ پس هگامی که عدّهٔ آنها تمام شد، آنها را به شایستگی بگه دارید و یا به شایستگی بگه دارید و یا به شایستگی از آنها جدا شوید، و در مود را بعنوان شاهد عادل از حودتان گواه بگیرید که پرای حفاوند شهادت بدهند، به ایس پند و اسدر ایسمان آورندگان به حداوند و آخرت پند و اسدرز داده می شوند، و هنر کس ر حداوند بپرهیرد حلاوند برای او راه حروجی (از مشکلات) قرار می دهد. ۳ و او را از جایی که گمان بمی کند روزی می دهد، و هر کس به خداوند توکل کند همان کماینش می کند، همانا خداوند قرمانش را انجام می دهد، توکل کند همان کماینش می کند، همانا خداوند قرمانش را انجام می دهد، به تحقیق حداوند برای هر چیری اندازهای قرار داده است

\* و او ریانتان آنهایی که او حیض دیدن مایوس هستند، اگر دربارهٔ آسها شک کنید پس عدمشان سه ماه است، و نیر زبانی که حیص بدیده اند، و عدهٔ ربال باردار هنگامی است که بارشان را به رمین بگذارسد، و هنر کس و حداوند بیرهبرد، حداوند کار او را برایش آسان میسارد

#### احكام طلاق

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلَّقُو هُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَ أَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ خسرمود. خطاب مه پيامبر تَيَّزُونُهُ است ولي معنايش مردم ميباشد.

و آن فرمایش امام صادق الله است که فرمود: همانا خداوند بیامبرش را

برای تو مبعوث نمود به این عنوان که «دخترم به تو میگویم، عروسم تو بشنو». ا

﴿ وَ أَخْصُوا الُّعدُّةَ ﴾ و آن ابن است كه او را به حال خود وابكدارد تا حيص ببیند، پس هنگامی که حیص دید و سپس پاک شد و غسل نمود بدون اینکه به او نزدیکی نماید طلاقش دهد و شاهدی نیز بر طلاق نگیرد سپس اگر خواست رجوم کند و بر رجوعش نیز شاهد بگیرد، هنگامی که خواست برای بار دوم طلاق دهد پس زمانی که حیض دید و از آن پاک شد و غسل کرد برای بار دوم بدون اینکه مجامعت نماید طلاقش دهد، و شاهد نیز بر آن بگیرد، سپس اگر خواست رجوع کند و بر رجوعش نیز شاهد بگیرد، سپس او را به حال خود وامیگذارد تا حیض ببیند و پاک گردد پس هنگامی که غسل کرد برای بار سوم أو را طلاق ميدهد و أو قبل أن طلاق سوم مالك زن است أكر خواست رجوع میکند و اگر خواست رجوع نمیکند؛ و همچنین است طلاق سنت که طلاق جاری نمی شود مگر بعد از پاک شدن از سه حیض و بدون نزدیکی کردن با زن، که در هر طلاق دادن و رجوع نمودن شاهد بر آن میگیرد، که طلاق دوم و سوم نیز چنین است و اگر حامله بناشد همان وضبع حمل او عدماش تمام مي شود و آن قول الهي است كه مي فرمايد، ﴿ وَ اللَّارْتِي يَئِسُنَ مِنَ الْمَحِيض مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبَتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاَثَةً أَشْهُرِ وَ اللَّأْتِي لَمْ يَحِضُنَ ﴾ كه عدّه آنها همچنین سه ماه است.

﴿ وَ أُولاَتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ وعدة زنان باردار هنكامي

١. تفسير صافي، ج ٧، ص ٢١٧ ؛ تفسير برهان، ج ١٠ ص ٣٥

است که بارشان را به زمین بگذارند. <sup>۱</sup>

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمُ لاَ تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بَيُوتِهِنَّ وَ لاَ يَخْرُجُنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِهَاجِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَ تِلْكَ خُدُودُ اللَّهِ ﴾ عرمود: ابن عمل براى مرد حلال نيست، كه زنش را بعد از آنكه طلاق داد - و در مدتى كه مىتواند به او رجوع كند - از خانه جود خارج سازد، و بر خود زن نيز حلال نيست كه از خانه شوهرش بيرون رود، مگر آنكه رن گناهى آشكار مرتكب شود كه در آن صورت مرد مىتواند تو را بيرون كند.

و کلمه ﴿فاحشة ﴾ به معنای آن است که زن نامبرده یا زناکار باشد و یا از خانه شوهر سرقت کند، و یکی هم از مصادیق فاحشه زبان درازی زن سر شوهر است، که اگر زن طلاقی یکی از این اعمال را مرتکب شود، مرد می تواند او را از خانه خود بیرون کند. آ

﴿لا تَدُرِي لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذُلِكَ أَمْراً ﴾ فرمود. شايد شوهر آن زن او را طلاق دهد و بعد از طلاق مه او رجوع نمايد. ٣

﴿ فَإِذْا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَسْبِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ يعنى هنگامى كه عده زن تمام شد يا در او رجوع مىكند و يا از او حدا مى شود و طلاقش مى دهد و بنابر حال خويش او را از مالش بهرمندمى سازد. \*

﴿ وَ أَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ عطف برآية ﴿ إِذَا طَـالَقْنُمُ النَّسْاءَ فَـطَلَّقُو هُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَ أَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ است. ٥

١ بعجاز الانواورج ١٠١، ص ١٣٨

۲ مسدرک انوسائل، ج ۱۵، ص ۳۵۸ ، بحار الاتوار، ج ۱۰۱، ص ۱۸۶ ؛ نفسیر صافی، ح ۱۰ ص ۲۱۸

٣ تفسير برهان، ج ٨٠ ص ٣٩ ؛ تعمير صافي، ج ٧٠ ص ٢١٩

۲۹ تعسیر برهان، ج ۸۰ ص ۲۹

۵ تفسیر صافی، ح ۱۷ ص ۲۱۹

﴿وَ أُولانَ الْأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ ﴾ فرمود: زن حامله اگر مطلقه شد، اتمام عدهاش همان وقتی است که بچه را به دنیا بیاورد، و آنچه در شکم دارد بگذارد، حتی اگر بین طلاق و زائیدنش یک روز فاصله شود، پس بعد از رائیدن و پاک شدن می تواند شوهر کند، و همچنین به عکس، اگر بین طلاق و زائیدن نه ماه طول بکشد، عدهاش نه ماه است، و نمی تواند شوهر کند، مگر بعد از وضع حمل. ا

محمد بن مسلم گوید از امام صادق الله و دربارهٔ معنای آیه ﴿ وَ مَنْ يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً \* وَ يَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لأَيَحْسَبِ ﴾ سوال كردم، فرمود: در دنيا. `

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ خَيْثُ سَكَنَتُمْ مِنْ وُخْدِكُمْ وَ لَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيَّقُوا عَلَيْهِنَّ وَ إِنْ كُنَّ أُولاتِ خَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ خَتَى يَضَعْنَ خَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَآتُوهُنَ أُجُورَهُنَّ وَ أُنْفِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَ إِنْ نَعْاصَرْتُمْ فَسَنَرْضِعُ لَـهُ أُخْرى (٦)

لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَ مَنْ قُلِـرَ عَلَيْهِ رِرْفَةَ فَلْيَتْفَقْ مِمَّا آثَاهُ اللَّهُ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ مَا آثَاهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ تَعْدَ عُشْرٍ بُشْراً (٧)

عدانها را در همان حایی که حودتان سکویت دارید و در توانایی شیماست ساکل کنید، و در آنها صور ترسانید تا (زندگی را) بر آنها سحت نگیرید، و اگر حامله باشته بر آنها نققه بدهید تا وضع حمل کنند، و اگر دردند شما را شیر می دهد اجرت آنها را بیردارید، و (درسارهٔ اصور صردید) در صیال حودتان به دیگی مشورت کنید، و اگر یا هم به توافق درسیدند رب دیگری را

بحار الاتو راح ۱۰۱، ص ۱۸۶ مور الثقلين، ج ۵ ص ۱۳۶۱ تفسير برهان، ح ۸ ص ۴۴
 مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۳۳۰ يحار الانوار، ح ۱۰۰، ص ۲۹ د نفسبر سرهان، ح ۸
 ص ۴۲ تقسير صافى، ج ۱۷ ص ۳۳۰

برای شیر دادن بچه انتخاب کید

۷ کسی که دارای و منعت و فراوانی مال است باید از آنها ایماق کند (عفه رب شیرده را بادهد)، و کسی که رزقش ثبگ باشاد از آنها که حداویاد به و داده آنفاق کند، حقاویاد هیچ کسی را جز به مقداری که به او داده بکنیف بمی کند، حقاویاد برودی بعد از سختی اسانی قرار می دهد.

﴿إِنْ كُنَّ أُولاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ
فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَ أُتَمِرُوا يَبِتَكُمُ بِمَعْرُوفٍ وَ إِنْ تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرى ﴿
مى فرمايد: اگر زن راضى بود بچه را شير مى دهد، و اگر مرد راضى نبود كه بچه در نزد زن بماند مى گويد: ﴿فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرىٰ ﴿ لِيَنْفِقُ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ تُدِرَ عَلَيْهِ وِزُقَهُ فَلْيُنْفِقُ مِمّا آتَاءُ اللّهُ ﴾ زن ديگرى را براى شير دادن بچه انتخاب كنيد. كسى كه داراى وسعت و قراواسى مال است بايدار آنها انفاق كند (نفقة رن شير ده بدهد)، و كسى كه ررقش تنگ باشداز آنچه كه خداوند به آبها داده انفاق كند. أ

﴿ لَمُنْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنَتُمْ مِنْ رُجْدِكُمْ ﴾ فرمود زنى كه طلاق رجعى گرعته و شوهر حق رجوع داشته باشد مادامى كه در عده است حق سكونت و نفقهٔ او با شوهر است و اگر حامله باشد آنقدر نفقهٔ او رامى دهدتا حملش را به دنیا بیاورد.

الو بصير گويد امام صادق النَّالَة در معناي آية ﴿ وَ مَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنُفِقَ مِمْ اللَّهُ اللَّهُ وَ مَنْ قَدِر عَلَيْهِ وَرَزْقُهُ فَلَيْنُفِقَ مِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللّه مَمْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَرَزْقُهُ فَلَيْنُفِقَ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَرَزْقُهُ فَلَيْنُفِقَ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّاللَّاللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ ا

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۶

وسائل الشیعة، ج ۲۱، ص ۵۱۲؛ بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۷۴؛ بورالثقلین، ح ۵، ص ۳۶۳
 نفسیر صنعی، ج ۷، ص ۲۲۵؛ نفسیر برهان، ج ۱۰ ص ۳۳

وَ كَأَيْنَ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَ رُسُلِهِ فَحَاسَتُنَاهَا حِسَامًا شَدِيداً وَ عَذَّنناه عَذَاباً لَكُواً (٨)

۸ و چه بسیار شهرها و سرزمینهایی که مردمان آنها از امر بروردگار و رسولاش سرینچی کردند و ما شدیداً به حساب آنها رسیدگی کردنم. و آنها را با عدایی بسیار سنخت گیفر تمودیم.

﴿ وَ كَأَيُّنْ مِنْ قَرْيَةٍ ﴾ فرمود: منظور از قریه اهل قریه است. ﴿ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبُّهَا ﴾ از امر پروردگار سرپیهی کردند.

أَعَدُ اللَّهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً فَاتَقُوا اللَّهُ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ اللَّهِ بِنَ آمَنُوا قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً (١٠)

رَسُولاً يَثْلُوا هَلَيْكُمْ آيَاتِ اللّهِ مُسَيَّنَاتٍ لِيُخْرِجَ اللّذِينَ آمَنُوا وَصَمِلُوا الضَّالِخَاتِ مِنَ الطَّلَمَاتِ إِلَى النَّورِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَالِحاً يُدْخِلُهُ جَمَّاتٍ تَسَجِّرِي مِنْ تَسْخَيْهَا الْأَنْمَهَارُ خَالِدِينَ هِيهَا أَبُدا قَدْ أَحْسَنَ اللّهُ لَهُ رِزْقاً (11)

اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَ مِنَ الْأَرْصِ مِثْلَهُنَّ يَشَرُّكُ الْأَمْرُ بَيْتَهُنَّ لِتَعْسُوا أَنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَ أَنَّ اللَّهُ قَدْ أَخَاطَ بِكُلُّ شَيْءٍ عِلْما ۚ (١٢)

۱۰ حداوید برای آنها عقاب سخت آماده ساخت، پس ای صاحبال حرد
 که ایمان آوردهاید از حله بپرهیرید، به تحقیق حلاوید برای (هدایت) شما
 ذکر (قرآن) نازل فرمود.

11 ـــو رسولی به سوی شما فرمنتاد که آیات روشس آلهنی را سرای شما تلاوت میکند، تاکسانی که ایمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهامد را ر ظلمات و تاریکیها به سوی بور بیرون کنند، و هر کس به حلاوند بمان بیاورد و عمل صالح انجام دها، وارد باعهای بهشتی می شود که ر رب درجتانش بهرها حاری است و در آن همبشگی خواها، بنود، به بنخفیق خداوند روژی تیکویی برای او آماده کرده است

۱۲ ساخداوند همان کسی است که هعت آسمان را آفرند و همانند آن رمین را، فرمان او قدام میان آنها بازل می شود تا بدانید که خداوند بر هر چبری تواناست، و همانا علم خداوند به هر چیری اخاطه دارد

﴿قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً ۞ رَسُولاً ﴾ فرمود: ذكر اسم رسول خدا ﴿ قَدْ مُا اللَّهُ اللَّهُ اللّ ميباشد : كه فرمودند: ما اهل ذكر هستيم. ﴿

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَ مِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَرَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ ؟ بليل است بر اينكه زير هر آسماني زميني ميناشد.

﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَخَاطَ بِكُلُّ شَيْءٍ عِلْماً \* تنا بدانید که خداوند در هر چیزی تواماست، و همانا علم خداود به هـر چـیری احاطه دارد، ۲

تقسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲۶؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۴

۲ تعسیر پرهاڻ، ج ۸ ص ۴۵

# تفسير سورة تحريم

۶۶ – سورهٔ تحریم در مدینه

نـازل شـده و دارای ۱۲ آیـه

است.



## بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

يا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرَّمُ مَا أَخَلُ اللَّهُ لَكَ تَتَنَعَي مَرْضَاتَ أَزُواجِكَ وَاللَّهُ غَفُورً رَحِيمٌ (١)

قَدْ فَرَضَ اللّهُ لَكُمْ تَجِلَّةَ أَيْمَانكُمْ وَ اللّهُ مَوْلاَكُمْ وَ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٢) وَ إِذْ أَسَرُ النّبِيُّ إِلَىٰ يَعْضِ أَزْ وَاجِهِ حَدِيثاً فَلَمَا نَتَأَتْ بِهِ وَ أَظْهَرَهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ تَعْصَهُ وَ أَعْرَضَ عَنْ مَعْصِ فَلَمَا مَبَأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَتَبَأَكَ هَذَا قَالَ مَتَأْنِيَ الْمَهِم الْخَبِيرُ (٣)

إِنْ تَتُوبا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا وَ إِنْ تَظَاهَزا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُــوَ شؤلاهُ وَجِعْرِبِلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلاَئِكَةُ نَعْدَ ذَلِكَ طَهِيرٌ (۴)

عَسى رَبُهُ إِنْ طَلَقَكُنُ أَنْ بُهْدِلَهُ أَزْوَاحاً خَيْراً مِنْكُنُ مُسْلِماتٍ مُؤْمِنَاتٍ قانِناتٍ تائِناتٍ عابِذَاتٍ سَائِخاتِ نَئِناتٍ وَ أَتْكَاراً (۵)

۱ بیامبر چرا چیزهایی که حلاوند در دو خلال کرده درای حشدودی همسرانت بر خود خرام میکنی؟ و خداوند آمرزنده و مهربان است.

۲ سنه تحقیق خفاوند راه گشایش سوگندهانبال را برای شما روسی نموده.
 و خفاوند مولای شماست، و او دانا و حکیم است.

٣ ــ و اهنگامي كه اييامبر بعضي آن اسران جود را بنه بنعضي از ارسان جنود

فرمود، پس هنگامی که آل را فاش نمود، خداوتد پنامبرش را را آن آگ، کرد، گوشهای از آل را به او (هنمسرش) گفت و از گفت فسنمنی دنگر خودداری نمود، پس هنگامی که همسرش را از آل آگ، ساخت و گفت چه کسی این را به تو خبر فاده است؟ (پنامبر) فرمود= خداوند دانا و آگ،ه مر به آل نخبر فاد.

۴ اگر (شما همسران پیامبر) توبه کنید (به بعج شماست، چوب) دلهای شما از حق منحرف گشته، و اگر بر علیه او اقدام کنید همانا حداون، یاور اوست و همچنین جنرتیل و مومنان صنالح، و فنرشتگان بنعد از آسها صددگار اق هستند

۵ امید است که اگر پیامبر شما را طلاقی داد، حداوید همسرایی بهتر از شما به او قسمت کند، همسرایی که مسلمان، مومن، متواضع، توبه کساده عابد هجرت کننده، غیر باکره و باکره هستند

### رازكفتن پيامبر ﷺ به حفصه

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرَّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَ اللَّهُ غَفُولٌ رَجِيمُ \* وَجِيمُ \* قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَجِلَّةَ أَيْنَا يَكُمْ وَ اللَّهُ مَوْلاكُمْ وَ هُوَ الْعَبِيمُ الْحَكِيمُ \* وَجِيمُ \* وَهُوَ الْعَبِيمُ الْحَكِيمُ \*

ابن سیار گوید که اما مانیا در تعسیر آیه (یا آیهٔ النیی لم تُحَرِّمُ ما أَحَلَّ اللهٔ لَک ... ) فرمودند عایشه و حفصه روزی که رسول خدا تَکَنَی در حاله ماریه قبطیه بودند از آن مطلع شده و به آن جناب اعتراص کردند، حضرت سوگند خورد که و الله دیگر نزدیک او نمی شوم، حدای تعالی در ایس آیه به آن حضرت امر کرد که کفاره سوگندت را بده. ا

<sup>1.</sup> بحار الانوار، ح ٢٢، ص ٢٣٩

سبب نزول این آیات آن بود چون پیغمبر در خانه هر یک از زنان تشریف می برد ماریه قبطیه کنیز آن حضرت خدمتش را می نمود روزی پیامبر ﷺ در خانه حفصه دختر عمر تشریف داشت، حقصه برای حاحتی از منزل بیرون رفته بود، پیغمبر به ماریه میل نمود، وقتی حقصه بارگشت و از آن آگاهی یافت خشمگین شد و رو به پیامبر کرد و گفت: ای رسبول خدا ﷺ مروز نویت من است و این خانه و فراش به من تعلق دارد رسبول خدا حیا کرد و فرمود: بس است بیش از این مرا آزرده نکن مین دیگر به ماریه مزدیک نمی شوم و او را بر حود حرام کردم، سری بتو می گویم آن را بکسی اظهار نمی شودی به مداوند و فرشتگان و مردم بر نکن و اگر این سر را اظهار و افشا نمودی لعنت حداوند و فرشتگان و مردم بر تو باد.

عرض كرد: البته آن را اظهار نخواهم كرد، آن سر چيست؟

حضرت فرمود: بدان ابوبکر بعد از من بحور و ستم متصدی خلافت میشود و بعد از او پدرت عمر به ظلم و جور خلافت را غصب میکند.

حقصه سؤال کرد: این را چه کسی به شما گفته است؟

فرمود: حداوند مرا آگاه فرموده است.

حفصه همان روز این را به عایشه بختر ابویکر خبر داد و عایشه فوراً به پدرش ابویکر گفت.

آبویکر نزد عمر رفت و گفت: عایشه از قول حقصه چنین خبری سن داده ولی من بقول عایشه اطمینان ندارم ای عمر برو از دخترت این خبر را سؤال کن

عمر به نزد حفصه آمد گفت: این چه خبری است که به عایشه گفته ای حفصه اول انکار کرد ولی پس از اصرار گفت: بلی پیغمبر این سنحن را

فرمود،

عمر به او گفت: اگر این خبری که به ما گفتی درست باشد ما بر آن پیشی میگیریم.

حفصه گفت: بله! رسول خدا آن را فرمود. پس چهار نفری حمع شدند تا رسول خدا آن از را فرمود. پس چهار نفری حمع شدند تا رسول خدا آن از مسموم کنند، که جبرئیل با این سوره نازل شد سیا آنها النّبِی لِم تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللّهُ لَکَ \_ تا حتَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ اللّهُ يعنی خداوند برای تو مباح نمود که از سوگندت کفاره بدهی.

﴿ وَ اللَّهُ مَوْلاكُمْ وَ هُوَ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ \* وَ إِذْ أَسَرُّ النَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْواجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ ﴾ يعني چه كسى آن را به تو خدر داد.

﴿ وَ أَظْهَرَهُ اللَّهُ ﴾ يعنى خداوند براي پيامبرش اظهار نمود كه حفصه آن راز را آشكار و از آنچه كه ناراحت و غمگين بود را براي عايشه گفته است.

﴿عَرَّفَ بَعُضَهُ ﴾ یعنی پیامبر آن را به حقصه گفته و فرمود: چرا رازی را که برای تو گفتم آن را برای عایشه گفتی؟

﴿ وَ أَعْرُضَ عَنْ بَعْضٍ ﴾ فرمود: پیامبر قسمتی از آن راز افشاء شده را برای حقصه گفت و قسمت دیگرش را که از شنیدن آن ناراحت و غمگین می شد به او نگفت،

﴿ فَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأْنِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ \* إِنْ تَتُوبُا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قَلُوبُكُما وَ إِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللّهَ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ \* يعنى أميرالمؤمنين النَّا \* .

﴿ وَ الْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَٰلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ يعنى فرشتكان نيز بعد از أن پشتيبان اميرائمؤ منين على النا الله خواهند بود.

سپس خداوند او را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿عَسَىٰ رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ

أَنْ يُبْدِلَهُ أَزْوَاجاً خَيْراً مِنْكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَاثِبَاتٍ عَابِداتٍ سَائِحاتٍ ثَيِّباتٍ وَ أَبْكاراً﴾ ابن آبه تعرض به عايشه است كه بيامبر با زن باكرهاى مه غير از عايشه ازدواج نكرده بود. أ

ابو بصير كويد از امام باقر الله شنيدم كه در معناى آية ﴿إِنْ تَتُوبًا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَفَتْ قَلُوبُكُمُنا - تا - وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فرمود كه ﴿صالح المؤمنين \* على بن ابي طائب الله الست. أ

یا آیُهَا الَّذِینَ آمَنُوا قُوا آَنَفُسکُمْ وَ أَهْلِکُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْجِجارةُ عَلَيْهَا مَلائِکَةٌ غِلاَظُ شِدْادُ لاَ يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرْهُمْ وَ يَعْمَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (1) عَلَيْهَا مَلائِکَةٌ غِلاَظُ شِدْادُ لاَ يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَ يَعْمَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (1) عَدِينَ عَدائِلُهُ عَالَوْدَهُ حَوِيشُ وَاللَّهُ مَا يُومَى كُهُ هِرَمْسُ انسانَها و سنگهاست تگاه دارید، که بر آن دورخ صرشتگاس حشن و سختگیر مأمور هستند که از عرمان الهی سرپیچی سهی کسد، و کشن و سختگیر مأمور هستند که از عرمان الهی سرپیچی سهی کسد، و آن هر شدهاند را انجام می دهند.

ابو بصدر گرید از امام صادق النظام دربارهٔ معنای آیه ﴿قُوا أَنْفُسَكُمْ وَ أَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَ النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ ﴾ سوال كردم كه من خودم را از آتش نكه مىدارم چكونه خانواده ام را از آن نكه دارم؟

فرمود به آمهه خداوند بدان امر نموده امرشان کن و از آنچه خداوند نهی کرده نهی شان مما، اگر از تو اطاعت کردند تو آنها را از آتش جهنم نگه داشته ای و اگر نافرمائی کردند تو آنچه را که بر عهدهٔ تو بود را سجا آورده ای. "

بحار الانوار، ج ۲۲، ص ۲۲۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۵۱
 ۲ بمدر الانوار، ج ۲۶، ص ۲۷ ؛ شواهد التبریل، ح ۲، ص ۴۳۳۳ نفسیر برهان، ح ۸، ص ۵۱

٣ پيجار الاتوار، ج ٩٧، ص ٧٣؛ تفسير برهاڻ، ج ٨٠ ص ٥٥

با أَنَّهَا اللَّذِينَ آشُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحاً عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفَّرَ عَنَّكُمْ سَيُّنَا لَكُمْ وَثِلَّاجِلَكُمْ حَمَّاتٍ تَحْرِي مِنْ لَحْتَهَا الْأَنَّهَارُ يَوْمَ لَا يُخْرِي لِلَهُ السِي وَاللَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَشْعَى بَيْنَ أَيْديهِمْ وَ بِأَيْمَالِهِمْ يَقُولُونَ رَشَا أَنْسَهُ ل نُورْمَا وَ اغْهِرُ لَمَا إِنَّكَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قُدِيرٌ (٨)

۸ ای کسانی که ایمان اوردهایا، به سوی خداارداد تویه کلیا، توبهای حالصانه، امید است که پروردگارتان گناهانتان را بلخشان و شیما را و رد باعهای بهشتی کند که از ریبر درختانش شهرها خداری سب روزی ف خداوند پیامبر و کسانی که به او ایمان اوردهاند را خوار را دلیل شی کند، و بورشان در روبروی آنها و از سمت راستشان در خرکت است و می گوشد پروردگارا تور ما را کامل کی و ها را بیامرژ که تو بر هر چیری قادر و ترانا برد.

ابو المسن الله در معنای آیه فیا آیها الّذِینَ آمَنُوا تُویُوا إِلَى الله تَویُوا فَهُوا نُویُوا إِلَى الله تَویَةً نُصُوحاً فرمود بده توبه می کند و دیگر به سوی آن گناه بریمی گردد و همال دوست داشتنی ترین بندهٔ حدا در بزد پروردگار، شخص پرهیزگار توبه کننده است ا

١ بحار الاتوار، ج عُرص ٢٠٤ تفسير برهال، ج ٨، ص ٥٧

٢ بحار الانوار، ج ٢٤ ص ٥٧

پیش رو و سمت راست آنها حرکت میکنند تا به منزلهایشان وارد شوند '

يا أَيُهَا النَّـيُّ جُاهِدِ الْكُفَارَ وَ الْمُنافِقِينَ وَاغْلُطْعَلْيْهِمْ وَ مَأْوِ هُمْ جَهَنَّمُ و نَسْس الْمُصِيرُ (٩)

۹ سای پنامبر، با کفار و منافقین جهاد کن و در انها سخت نگیر، که جایگاه
 آنها جهنم است و چه جایگاه بدی است

امام صادق الله در معداى آية في النّها النّبِيّ خاهِدِ الْكُفّارُ وَ الْسُدُوقِينَ هُ فرمود: آيه اينطور نارل شده است «فجاهد رسول الله عَيْنَا الكفار و جاهد علي الله الله عَلَيْنَا الكفار و جاهد علي الله الله عَلَيْنَا المنافقين فجاهد على الله جهاد رسول الله عَلَيْنَا » يعنى رسول خدا عَلَيْنَا با كفار جهاد كرد و على الله با منافقين جهاد كرد پس جهاد على الله همان جهاد رسول خدا عَلَيْنَا مى ماشد آ

ضَرَبَ اللّهَ مَثَلاً لِللَّهِ بِنَ كَفَرُوا امْرَأَتْ نُوحٍ وَ امْرَأَتَ لُوطِكَانَنا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِما صَالِحَيْنِ فَحَاتَنَاهُمَا فَلَمْ يُقْنِا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْناً وَ قَيلَ ادْحُلاَ النَّارَ مَعَ اللّه جَلِينَ (١٠)

۱۰ حداوید برای کسایی که گافی شدهاند را توسع و را اوط را مثل می ریاد
 که آن دو تبحث سرپرستی دو بندهٔ صالح ما بودند پس به آن دو (سدهٔ صالح)
 حیایت گردید، وایی دو بنده تتواسسه آن دو را از عقاب الهی رهائی بحشند
 و به آن دو گفته شد با جهمیان وارد آتش جهنم شوید

﴿ ﴿ إِلَّهُ مُثَلاً ﴾ سبيس خداوند دربارة أن دو مثلي زده و فرمود

۱ بحارالانوار، ج ۲۳،ص ۲۰۹، برزالثقلب، ج گدمی ۲۷۵ ۲ بحارالانوار، ج ۲۹،ص ۲۹۶، تفسیر بدهار، ج ۱،اص ۴۶، تفسیر صافی، ج ۷.ص ۲۳۸

﴿ضَرَبَ اللّٰهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَ امْرَأَتَ لُوطِكَانَتَا تَحْتَ عَيْدَيْنِ مِنْ عِبْادِنَا صالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ به خدا سوگند معنای ﴿فَخَانَتاهُمَا ﴾ حر ماحشه نیست، وحد در فلان زن اقامه میشود به خاطر اینکه در راهی (بصره) می آمد و علانی (طلحه) او را دوست می داشت، هنگامی که خواست که به سوی فلان شهر (بصره) برود (طلحه) به آن زن گفت: علانی جایز نمی داند که با عیر محرم بیرون بروی، پس خودش را به ازدواج فلانی (طلحه) در آورد. (

وَصَرَبَ اللّهُ مَثَلاً لِللّهَ بِنَ آمَنُوا امْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ الْهِ لِي عِنْدَ كَ بَيْتأ هِي الْجَلّةِ وَ نَجْنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَ نَجْنِي مِنَ الْقَوْمِ الطَّالِمِينَ (١١) وَ مَرْيَمَ النّتَ عِمْرانَ النّبي أَخْصَنَتْ فَرْجَهَا فَلَمْخَنا هِيهِ مِنْ رُوحِ، وَ صَدُّفَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتْبِهِ وَكَانَتْ مِنَ الْقَايِنِينَ (١٣)

۱۱ ــ و بیر حداوند برای کسائی که ایمان آوردهاند رن فرعون را شش میرند هنگامی که گفت، پروردگارا برای من در نزد خودت (بهشت) حدای بنا کن و مرا از شرٔ قرعون و عملش نجات ده و مرا از گروه ستمکاران بجات بده

17 ـ و دیز مریم دختر عمران که دامانش را (از آلودگی به گناه) پاک نگه داشت پس ما از روح خویش بر او دصیدیم، و او کنلمات پنروردگارش و کتاب او را تصدیق کود، و از نتلگان مطبع خداوند بود

﴿ وَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا المْرَأَتَ قِرْعَوْنَ \_ تا \_ وَ مَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرانَ الَّتِي

۱ کلمات داخل پرائنز از کتاب بورالثقلین ج ۵ می ۱۳۷۵ است که از تفسیر همی نعن کرده است ولی در نسخه نفسیر قمی دارالکتاب نیامده است.

أَخْصَنَتْ فَرْجَها ﴾ فرمود: به سوى او نگاه نمىكند.

﴿فَنَفَخُنا فِيهِ مِنْ رُوحِنا﴾ يعني روح مخلوق است.

﴿ وَكَانَتُ مِنَ الْقَانِتِينَ ﴾ يعني از دعوت كنندگان به سوى خداوند بود. ١

<sup>1.</sup> تورالتعلين، ج هامن ٢٧٥، تفسير يرهان، ج ٨، ص ٤٢



## تقسير سورة ملك

۶۷ – سـورهٔ مـلک در مکـه

نازل شده و دارای ۳۰ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

تَبَارُكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلَّكُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدْمِرٌ (١)

الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَ الْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَيْكُمْ أَخْسَنُ صَمَلاً وَ لَهُوَ الْمَعْرِيزُ الْعَلُورُ (٢)

الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُاوَاتِ طِنَاهَا مَا تَرى في خَلْقِ الرَّحْمُنِ مِنْ تَفَاوُتِ هَارُ جِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرِيْ مِنْ فُعُلُورِ (٣)

ا پربرکت است خداویدی که حاکمیت ملک هستی به دست قادرت اوست، و او بر هر چیزی تواناست.

۲ حداویدی که مرگ و رمدگی را آفرید تا شما را بیارماید که کسام یک
 عمل نیکوی انجام میدهد، و او عریر و آمرزنده است

 ۳ خداوردی که همت آسمان را در طبقاتی منظم آصریا، در آصریش حداوند رحمان هیچ عیب و نقصی تمیبینی، نار دیگر بنگر آیا هیچ نقص و خللی در آن میبیی؟

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلُكُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ ﴾ فرمود: يعنى حيات و مرك را مقدر كرد و معناى قدر حيات و سپس مرگ است. ﴿لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ يعني شما را با امر و نهي امتحال ميكند تــا مشخص شود كه كدام از شماها عمل نيكوئي دارد

\*وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ \* الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبْاقاً \* يعنى بعضى هاروى معصى قرار گرفتند.

\*مَا تَرى فِي خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِنْ تَقَاوُتٍ \* يعنى ار فساد \*فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِنْ فُطُورٍ \* يعنى آيا هيچ عينى مىبينى؟

ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَكُوْتَيْنِ يَثْقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِنَا وَ هُوَ خَمِيرُ (۴) وَلَقَدْ زَيْنًا الشَّمَاءَ الدُّنْيا بِمُصابِحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً للشَّيَاطِينِ وأَغْتَذُه لَـهُمْ عَذَابَ الشَّعِيرِ (۵)

۴ ـ سپس بار دیگر سگر که چشمانت حسته و ساتوان سه سبوی تـو بـار میگردد.

هدو به تحقیق آسمان دنیا را با چراعهایی درخشان رینت دردهاید. و آمها ر تیرهایی برای شیاطین قرار دادهایم، و برای آمها عامات الس فروران اماده کردهایم

\* ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ \* فرمود: در ملكوت أسمانها و رمين نكاه كن
 \* يَنْقَلِثُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِئاً وَ هُوَ حَسِيرٌ \* يعنى كم مىشود و «هو حسير»
 يعنى منقطع مىشود.

 \* وَ لَقَدْ زَيِّنًا الْسَّمَاءَ الْدُنْيَا بِمَصَابِيحَ \* فرمود: مراد از «مصابیح» ستار کان است یعنی اسمان دنیا را با ستارگان زیبت دادهایم.

إِدَا لَكُمُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِقاً وَ هِي تَقُورُ (٧)

تَكَادُ تَمَيَّرُ مِن الْعَيْظِكُلَّمَا الَّيْمِيَ فَيِهَا فَوْحٌ سَأَلَهُمْ خُرَفَتُهَا اْ لَمْ يَأْتِكُمْ بديرٌ (٨) ٧ــو هنگامی که در آن (حهم) انداحته می شوند صدای دهشب اکی از ان می شنوند در حالی که می جوشد

السردیک است که جهیم از شکب حشم قطعه قطعه شود، هر گروهی که در آن ایداخته میشوید بگهیانان جهیم از آسها سیؤال میرکسد. آیا استار کنندهای برای شما بیامل؟

إذا أَلَّقُوا فِيهِ سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً ﴾ يعنى صنداى افتادن در آتش را مى شنوند
 ﴿ وَ هِي تَفُورُ ﴾ يعنى مى جوشد و بالامى آيد

\* تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ \* يعمى غيظ مر دشمنان خدا.

\* كُلَّمًا أَلْقِيَ فِيهًا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَرَّنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ تَذِيرٌ ﴾ و آنها مالائكه عداب
 هستند كه كافران را در آتش جهنم عذاب مىكنند. أ

وَ قَالُوا لَوْ كُنَّا مُسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ (١٠) فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ (١١)

ا ـ و میگویند: اگر ماگوش شنوا داششیم یا اندیشه میکردیم (امرور) در میان دورخیان نبودیم.

۱۱. پس به گاهانشان اعتراف میکنند پس اهل آش جنهم (او رحمت الهی) دور باد

 «لُوْ كُنُّ نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ 
 » فسرمود. به تحقیق میشنیدند و اندیشه هم میکردند و این قبول ممیمودند و دلیل در اینکه میشنیدند و اندیشه هم میکردند ولی قبول نمیکردند آیـهٔ

<sup>1.</sup> تفسیر برهان، ح ۹۰ ص ۲۱

### ﴿ فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ مىباشد. ﴿

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا هِي مَاكِيهِا وَكُنُوا مِنْ رِرُقِهِ وَ إِلَيْهِ النُّشُورُ (١٥)

۱۵ ـ اوست حدایی که رمین را برای شما برم کرد. پس شما در شامه های ب راه بروید و از رزقش محورید و بازگشت شما به سوی اوست ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ دَلُولاً﴾ «ذلول» به معنای فراش است. ﴿قَامْشُوا فِي مَنْا كِبِها﴾ یعنی در اطراف آن ۲

فَلَمَا رَأَوْهُ رُلُفَةً سِبِنَتْ وَجُوهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا وَ قَبِلَ خَذَا الَّـذِي كُنتُمْ بِهِ تَذْهُونَ (٢٧)

TV ـ پس هنگامی که (علمات الهی را) از بردیک میبیند صنورت ک فران رشت و سیاه میشود و به آنها گفته میشود این است همان عدایی که آن را درخواست میگردید.

﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ رُلُفَهُ سِينَتْ وُجُوهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فرمود. هدگامی که روز قیامت شود و دشمنان نگاه می کنند که خداوند چه منزلت شریف و بزرگی به امیرالمومیین الله عنایت کرده است و در دست او پرچم حمد بوده و در کنار حوض دوستان را سیراب می کند و دشمنان را از آشامیدن آن منع می ساید صورت دشمنان امیرالمومنین الله سیاه می شود، پس به آمها گفته می شود ﴿ هٰذَ الّذِی کُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ یعنی این است آن شخصی که شماها آرروی

تفسیر صافی، ج ۷، سی ۲۲۴؛ تفسیر برهان، ح ۸، ص ۷۲

۲ تفنیر برهان، چ آماص ۷۴

منزلت و جایگاه و اسمش را که امیرالمومنین است را میکردید. ا

قُلْ أَ رَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ عَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينِ (۴۰) ۲۰ ـ نكو اكر آبهاى شما در رمين فرو رود چه كسى مى تواند دونار ، سى روان و گوارا براى شما بديد آورد؟

﴿ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ فرمود. آبا هنگامی که صبح کنید و ببینید که امامتان غائب شده پس چه کسی امامی مانند آن را برای شما می آورد. ۲

فضالة بن أيوب كويد از امام رضائك دربارة معناى آية ﴿قُلُ أَ رَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاوَّكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِنَاءٍ مَعِينٍ ﴾ سوال كردم، امام الله فرمود. مراد از ﴿مارُكم ﴾ ابوابكم يعنى ائمه الله الله هستند و ائمه ابواب خداوند بين او و آفريده هايش هستند ﴿فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ يعنى به علم امام ظهر ."

۱ تفسیر صافی بج ۷، ص ۲۵۲

۲ دورالثقایی، ح ۵ ص ۲۸۶؛ تفسیر صافی، ح ۷، ص ۲۵۳

۳ بحارالاتواراج ۲۴، ص ۱۰۰ ؛ بورالتقلیم، ح ۵، ص ۱۳۸۶ تقسیر صافی، ح ۷، ص ۲۵۳ بمسیر برهان، ج ۸، ص ۸۱



# تفسير سورة قلم

۶۸ – سورهٔ قلم در مکه نازل

شده و دارای ۵۲ آیه است.



## بستم الله الرَّحْسَٰ الرَّحِيمِ

ن وَ الْقَلَمِ وَ مَا يَشْطُرُونَ (۱) م أَنَّتْ بِيعْمَةِ رَاكِكَ بِمَجْنُونِ (۲) وَ إِنَّ لَكِكَ لَأَجْراً عَيْرَ مَثْنُونِ (۳) 1 ـــن و سوگند به قلم و آنچه می بویسند ۲ ـــک تو به نصب (لطف و رحبت) پروردگارت دیوانه بیستی ۳ ـــو همانا برای تو پاداشی همیشگی است

#### قلم چيست؟

﴿ قِ وَ الْقُلَمِ وَ مَا يَسْطُرُونَ \* مَا أَتُتَ بِنِعْمَةٍ رَبُّكَ بِمَخْنُونٍ ﴾

عبد الرحمن [عبد الرحيم] قصير گويد از امام صادق النظية دريارهٔ معنى فرن وَ الْقَلَمِ ﴾ سوال كردم، فرمود: خداوند قلم را از درحتى در بهشت به نام خلد آفريد سپس به نهرى در بهشت فرمود مركب شو پس آن نهر منجمد شد كه از برف سفيدتر و از شهد شيرين تر بود سپس به قلم فرمود بنويس.

قلم گفت: پروردگاراچه بنویسم.

خداويد قرمود. آنچه كه هست و آنچه كه تا روز قيامت خواهد بودرا بيويس

پس آن را در پوستی نوشت که سفیدتر از نقره و صاف تر از یاقوت بود سپس آن را پیچید و در رکن عرش گذاشت و سپس بر دهان قلم مهر رد و دیگر سخن نگفت و هرگز نیز سخن نخواهد گفت، و آن کتاب مکنون است که ملائکه از همانجا امورات عالم را استنساخ میکنند، آیا شما عرب سیستید چگونه معنی کلام را نمیدانید، یکی از شما به دیگری میگوید از آن کتاب استنساخ کن آیا او از کتابی که اصل نداشته باشد استنساخ میکند، پس اصلی هست که از روی آن استنساخ میشود و این است معنای قول خداوند که فرمود \* إِنَّ کُنَّانَشَتْسِخُ مُاکنتُمُ تَعْمَلُونَ \* هر آنچه را انجام میدادید همه را نوشته ایم ا

\*وَ هَ يَسْطُرُونَ ﴾ يعنى أنهه نوشته ميشود. كه اين آيه قسم و جوابش
 أنْتَ بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ٩ ميباشد.

﴿ إِنَّ لَكَ لَأَجْراً غَيْرَ مَنْنُونٍ ﴾ يعنى آن ثواب عطيمى را كه به تو عطا كرديم بر تو مئت نمىگذاريم. آ

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله دربارهٔ معنای آیـهٔ \*رَ إِنَّکَ لَعَلَیْ خُلُقٍ عَظِیمٍ ﴾ فرمود. یعنی «علی دین عظیم» تو بر دین مزرگی هستی

> هٔسَتُنْصِرُ وَ یُنْصِرُونُ (۵) بِأَیْکُمُ الْمَغْنُونُ (۱) ۵-پس به زودی تو می بیسی و آمها میز می بینند ۶-که کشام یک از شسا مجنون است.

ا محار الانواز، ح ۵۴ ص ۹۶۶؛ تقسیر برهای، ح ۸۰ ص ۹۸؛ نور الثقلب، ج ۵۰ ص ۳۸۸
 ۲ تعسیر پرهای، ج ۸۰ ص ۸۷

﴿فَسَتَبُصِرُ وَ يُبْصِرُونَ ﴿ بِأَيْكُمُ الْمَقْتُونَ ﴾ يعنى ﴿بأيكم تـفتنون ﴾ هـمچمين درمارة بني أميه نازل شده است. ﴿بِأَيْكُمُ ﴾ يعني حبتر و زفر و على ١٠٠٠

امام صادق الله فرمود: روزی فالانی (عمر) امیرالمؤمنین علی الله الله منابع می الله منابع می الله منابع منابع

حضرت اميرالمؤمنين على الله فرمود: اى ابا فلان آيا به تو خبر ندهم آنچه را كه دربارهٔ بنى اميه نازل شده كه اين آيه ﴿ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ \* ` الست.

گفت: ای علی دروغ میگوئی بنی امیه از تو بهتر هستند و صلهٔ رحم را بجا می آورند، <sup>۲</sup>

> فَلاَ تُطِعِ الْمُكَدِّسِنَ (٨) وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ فَيَذْهِنُونَ (٩) وَ لاَ تُطِعْ كُلِّ حَلاَّفٍ مَهِينٍ (١٠) هَمُّازٍ مَشَاءٍ بِنَسِمِ (١١) هَتُاعٍ لِلْمَغَيْرِ مُعْنَدِ أَنْهِمٍ (١٢) عُتُلِّ يَعْدَ ذَلِكَ زَنِهِمٍ (١٣)

الديس از تكذيب كندگان بيروي مكن

٩\_ آنها دوست دارندکه تو (با آنها) مقاراکنی تا انها نیز با تو مدار، کسد

ا الموتو هرگر اركسي كه مسيار سوگتال مي جورد ويست است پيروي مكن

۱ اسراء، آیهٔ ۶۰؛ و درحت ملمونه در قران

<sup>؟</sup> عسير برهاندج هاص ٩٠ دور التقليل، ج ٥٠ ص ٢٩٢

11 سكسي كه اهل عيجويي است و پيوسته سحرچيني ميكند

۱۲ مسیار مانع حیر میگردد و متجاور و گناهکار است

۱۲ ـ گذشته از انها کینه توز و براصل و سب است.

\* فَلاَ تُطِعِ الْمُكَذِّبِينَ \* فرمود از كساني كه على الله وا تكذيب مى كىند پيروى مكن.

﴿ وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾ يعني منافقين دوست بارند كه دربارة على الله غش كنند و با نفاق و پرده پوشي با تو مدارا كنند

﴿ وَلا تُطعُ كُلُّ حَلاَّفٍ مَهِينٍ ﴿ فرمود مراد از «حلاف» فلانی است که برای رسول خدا تَنَالِهُ اسوگند خورد که آن عهد و پیمانی را که با رسول حدا تَنَالِهُ است را نقض نکند.

\* هَمَّازٍ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ؟ فرمود: يعني بين رسول حدا عَلِّرَةٌ و ميان اصحاب آن حضرت سخن چيني ميكردند.

\* مَنَّاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ \* فرمود: مراد از «خير» اميرالمؤمنين النَّهُ است و مراد از \*مُعُتَدٍ \* يعنى بر أن ظلم و ستم شده است.

﴿ عُتُلٍ بَقْدُ ذَلِکَ زَنِيمٍ ﴾ فرمود: مراد از «عتل» یعنی کسی که کفرش بزرگ است و مراد از «زنیم» یعنی زنازاده.

شاعر گرید:

زنسیم تداعه الرجال تداعیا کما زید فی عرص الأدیم الأکارع یعنی، حرام زاده این است که مردان زیادی ادعای فرزندی او را میکنند و ریادی مدعیان به اندارهٔ بیابان کراع است ا

عسیر صافی، ح ۷، ص ۲۶۰ عسیر برهان، ح ۸، ص ۲۹۱ بورالتعلی، ح ۵، ص ۲۹۳

إِذ تُتَكَىٰ عَلَيْهِ آبَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ (١٥) سَنْسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ (١٦)

10 ـ هنگامی که آیات ما بر او حوانده میشود میگوید این سحنان عسامهٔ مشینیان است.

1۶ \_په زودی بر بیسی او داغ می مهیم

﴿إِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهِ آيَاتُنَّا﴾ فرمود. كنايه از فلاني است.

﴿ قَالَ أَسَاطِيرُ الْأُوَّلِينَ ﴾ يعنى تكذيب كنندگان اولين.

﴿ سَانَ رَجَعَت هَنگامی که السخُرُطُومِ قَدَمُود: در زمان رجعت هنگامی که امیرالمومنین الله و دشمنان آن حضرت رجعت میکنند آنها را داغ میکنند همچنانکه بر بینی و لبهای چهارپایان داغ میزنند. ا

إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا تَلَوْمًا أَصْخَاتَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْتَــثُوا لَيَصْرِمَتُهَا مُصْبِحِهِنَ (١٧) وَ لاَ يَشْتَقُنُونَ (١٨)

فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبُكَ وَ هُمْ نَائِئُونَ ﴿ ١٩)

فَأَصْبَحَتْ كَالْصَرِيمِ (٢٠)

فَتَنادَرًا مُصْبِحِينَ (٢١)

أَنِ اغْدُواعَلَىٰ حَرْثِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمَهِنَ (٢٢)

فَالْطَلَقُوا وَ هُمْ يَتَخَافَتُونَ (٦٣)

أَنْ لَا يَدْخُلَتُهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينٌ (٢٤)

رَ غُدَرًا عَلَىٰ حَرْدٍ قَادِرِينَ (٢٥)

فَلَمَّا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَصَالُّونَ (٢٦)

١ بيجار الايوار، ح ٢٠، ص ١٤٥٠ تفسير صافي، ج ٧، ص ٢٦٢ بورالتعليم، ح ٥. ص ٣٩٠

تُلُ يَحَنُّ مَحْرُومُونَ (٢٧)

عال أَوْسطُهُمْ أَلمْ أَقُلَّ لكُمْ أَوْ لا تُسَبِّحُونَ (٢٨)

فْالُوا سُنْحَانَ رَثْنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ (٢٩)

فَأَقْتَلَ مُعْصُهُمْ عَلَى مَعْضِ يَتَلاومُون (٣٠)

قَالُوا يَا وَيُلُمَّا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ (٣١)

عَسى رَبُّنا أَنْ يُتُلِلَّا خَيْراً مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ رَبُّنَا رَاعِتُونَ (٣٦)

كَذَٰلِكَ الْعَلَٰاتُ وَ لَعَدَابُ الْآخِرَةِ أَكُثَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (٣٣)

۱۷ ما انها را آرمودیم همچنان که صاحبان باغ را آرمودیم، هنگامی که سوگند خوردند که میومهای ناغ را صنع رود بنچیند (تنا فقیران ساختر نگردند).

الماساو هبيج استثناء تكتنان

۱۹ ـ پس هنگام شب که هنگی در حوات بودند عقاب رأتش) باع آنها را دراگرفت.

۲۰ ـ پس هنگام صبح آن باع به حاکستری مندل گشت

٢١ - صبحكاء حمديكر را صنا زدند

۲۲ ـ به سوی باغ حرکت کنید اگر می حواهید میوهها را بچینید

۳۳ سپس به سوی ناع حرکت کردند و آوام با همدیگر حرف می روند

۲۴ مواظب باشند که امرور حتی یک فقیر بر شما وارد نشود

۲۵ ــو بامدادان به قصد اینکه تهیدستان را محروم کنند به سوی باع رفتند

۳۶ ـ بس هنگامی که یاع را دیدند گفتند (این به باغ منا است) راه را گنم

كردةايم

٣٧ يا ملكه (باع ماست و) ما (ار آن) محروم شدهايم؟

۲۸ ، عاقلترین آنها گفت: آیا به شنما نگفتم که چنرا تسبیح حداوشد . نمیگوئید؟

۲۹ ـ گفتند. پاک و منزّه است پروردگار ما، که ما از ستمکاران بودیم. ۳۰ ـ پس رو به همدیگر کرده و به ملامت و سررنش یکندگر برداحت.

۳۱ گفتند: ای وای بر ما که از طعیانگران بودیم.

۳۲ ــ امیدواریمکه پروردگار ما به جای آن، بهتر از آن را به ما عطا کند چرا که ما به پروردگارمان علاقهمند هستیم

۳۳ داین چنین است عداب (الهی در دنیا)، و عداب آخرت از آن بررگتر است، اگر میدانستند

#### كناه از رزق محروم مىكند

﴿ إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا ﴾ یعنی سوگند خوردند.

﴿ لَيُصُرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ۞ وَ لَا يَسْتَثَنُّونَ ۞ فَطَافَ عَلَيْها طَاتِفٌ مِنْ رَبُّكَ وَ هُمْ

نَائِمُونَ ۞ و سبب آن این بود كه روایت شده كه شخصی به ابن عباس گفت و جمعی از همین امت معتقدند اگر بنده خدا گناه كند از رزق محروم می شود ابن عباس گفت: سوگند به آن خدایی كه غیر از او معبودی نیست، این

ابن عباس گفت: سوگند به آن خدایی که غیر از او معبودی نیست، این مطلب در کتاب خدا از آفتاب نیم روز روشنتر است، و خدا آن را در ضمن قصه صاحبان باغ در سوره ﴿نَ وَ الْقَلَمِ ﴾ آورده است؛ که پیر مردی باعی داشت، و هیچ میوهای از آن باغ به خانه اش برده نمی شد، مگر آنکه حق هر صاحب حقی را از آن می داد بعد از آنکه از دنیا رفت، فرزندانش آن باغ را به ارث بردند، و آنان پنج پسر بودند، در همان سالی که پدرشان از دنیا رفت آن باع آن قدر حاصل آورد که در هیچ سالی آن طور نیاورده بود، جوانان بعد از

نماز عصر به طرف باغ رفتند، میوه و رزقی بسیار زیاد دیدند که تا آن رور و در حیات پدرشان چنان حاصلی بر آن باغ ندیده بودند.

وقتی حاصل بسیار را دیدند طاغی و یاغی شده به یکدیگر گفتند پدر ما پیر و خرفت شده و عقلش را از دست داده بود، بیابید با هم قرار نگذاریم امسال به احدی از فقرای مسلمین چیزی از این میوه ها ندهیم، تا اموالمان زیاد شود، آن گاه سال های بعد روش پدر را دنبال کنیم، چهار نفر از برادران قبول کردند، و پنجمی ایشان در خشم شد و او همان بود که بعد از سوخته شدن باغ گفت. ﴿ أَلُمْ أَقُلُ لَكُمْ لَـوُ لاَ تُسَبِّحُونَ ﴾ ؛ آیا به شما نگفتم چرا خدای را تسمیع نمیگویید؟.

شخص سوال کننده گفت: ای فرزند عباس! آیا نفر پنجمی از برادران وسطی آنها بود؟

ابن عباس گفت: نه اتفاقا از حیث سن و سال از همه کوچکتر سود، بلکه منظور از کلمه «أوسط» این است که از همه بهتر و عاقل تر بود، به دلیل اینکه قرآن کریم در باره امت محمد مَنْ که از همه امتها کوچکتر است به خاطر همین که از همه امتها بهتر است فرموده: ﴿وَكُذْلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً \* وَ وَلِيهِ النَّهِنِينَ شِما را امت وسط قرار دادیم،

آن برادر به سایر برادران گفت: از خدا بترسید، و طریقه پدر را پیش نگیرند تا سالم باشید و سود ببرید، برادران بر او خشم کردند، و او را به شدت کتک زدند، وقتی آن برادر یقین کرد که برادران قصد کشتن او را دارند، تسلیم گفتارشان شد، و به اکراه و بدون رضایت درونی رأی آنان را تصویب کرد.

از آنجا به خانههای خود برگشته، هم سوگند شدند که هر وقت خواستند

١ يقرب اية ١٢٢

ميره بچينند صبح خيلى زود بچينند، و در اين سوگند خود ان شاء الله هم گفتند، خداى تعالى به خاطر اين جرمشان مبتلاشان نمود و بين آتان و آن رزق حائل شد، رزقى كه ايام چيدنش بسيار نزديك بود، مع ذلك حتى يك دامه هم عايدشان نشد، و اين داستان را در قرآن كريم آورده فرمود. ﴿إِنَّ بَلُوْنَاهُمُ كَمَا بِلَوْنَا أُمُ مَا الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوالْيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ وَلايسَتَثَنُونَ فَطَفَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبُّكَ وَ هُمْ نَائِمُونَ فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ \* يعنى مثل باغى كه درختانش قرش گرفته باشد.

سائل پرسید. ای ابن عباس ﴿صریم﴾ چیست؟

گفت: «صریم» به معنای شپ بسیار تاریک است، آن گاه گفت شبی که هیچ نور و روشنائی در آن نباشد.

برادران وقتی صبح برخاستند: ﴿ فَتَنَادَوْا مُصَبِحِينَ ۞ أَنِ اغْدُوا عَلَىٰ حَرْثِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِينَ ﴾ يكديگر را صدا زدند كه زودتر به باغتان برويد، اگر میخواهيد بچينيد تا كسی با خبر نشده بچينيد.

فرمود ﴿ فَانْطَلَقُوا وَ هُمْ يَتَخَافَتُونَ ﴾ برادران به طرف باغ روانه شدند، ﴿ وهم يتخافتون \* و آرام ما همديگر حرف مي زدند

سائل پرسید. ای این عباس ﴿تخافت﴾ به چه معنا است؟

گفت. آهسته و آرام با یکدیگر سدفن میگفتند که کسی صدایشان را نشدود، و سخن آهسته شان این بود که الأیدُحُلنَها الْیَوْمَ عَلَیْکُمْ مِسْکِینُ الله وَغَدَّوْا عَلی حَرْدٍ قَادِرِینَ المدی از فقرا نباید داخل باغتان شود، همه فکرشان در پیاده کردن این نقشه بود که چگونه میوهها را بچینند که هیچ یک از فقرا حبردار نشود، «قادرین» و خاطر جمع بودند که میوه را خواهند چید، و هیچ احتمال میدادند که میوه و باغی در کار نباشد، و عذاب خدا و خشم او ایشان

را گرفته ماشد

«فَلَمَّا رَأَرُهَا» وقتى ديدند كه چه بالايي بر أنان تازل شده

﴿ قَالُوا إِنَّ لَصَالُونَ ﴿ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾ آرى خداى شعالى ار ان ررق محرومشان كرد، و اين به خاطر كناهى بودكه مرتك شدند و خدا به ايشان ظلم نكرد.

پس درادر كوچك به آنها گفت: \* أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْ لا تُسَبِّحُونَ \* قَالُوا سُبْحانَ رَبُّنَا إِنَّاكُنَّا طَالِمِينَ \* فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَلاوَمُونَ \* ابن عباس گفت يعنى خود را ملامت مىكردند كه اين چه تصميمى بود كه ما گرفتيم. \* قَالُوا يَا رَبُّلَنْ إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ \* عَسَىٰ رَبُّنَا أَنْ يُبْدِلَنَا خَيْراً مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا رَاغِبُونَ \* و خداوند فرمود: \* كَذْلِكَ الْعَذَابُ وَ لَعَذَابُ الْآجِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ \* ا

﴿ إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْحَنَّةِ \* همانا اهل مكه به گرسنگی مبتلا شدند همچنامكه اهل آن باغ ممتلاشده بودند آن ماغی كه در ماحیهٔ یمن مود، در نُه میلی صنعاء قرار داشت كه به آن رضوان میگفتند.

\* فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَ هُمْ ثَائِمُونَ \* پس در حالي كه صاحبان باغ در خواب بودند، عذاب بلايي فراگير از سوى پروردگارت آن باغ را فرا گرفت \* إِنَّا لَضَالُّونَ \* فرمود: يعني ما راه را اشتباه آمدهايم \* لِنَّا لَصَالُّونَ \* عرا استغفار نمي كنيد. آ

سَلُّهُمْ أَيُّهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ (٤٠)

۴۰ ـ از آنها بپرس کلنام یک از آنها چنین چیزی را ضمانت. میکند؟

۱۔ بحارالائوار، ج ۹۳ من ۱۰۱۰ نفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۶۵۰ نفستر برهاب، ح ۸ ص ۹۲ ۲۔ تقسیر برهان، ج ۸، ص ۹۴

### السَّلَّهُمْ أَيُّهُمْ بِذَٰلِكَ زَعِيمٌ ﴾ «زعيم» به معناي كفيل است

يَوْمَ يَكُشَفُ عَنْ سَاقٍ وَ يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَشْتَطْبِعُونَ (۴۲) خَاشِعَةَ أَتَصَارُهُمْ تَرْمَعُهُمْ دِلَّـةٌ وَ قَـدْ كَـانُوا يُـدُّعَوْنَ إِلَى الشَّـجُودِ وَ هُــمْ سَالِمُونَ (۴۲)

فَذَرْبِي وَمَنْ يُكَذَّتُ بِهِذَا الْحَدَيِثِ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ (۴۴) ۴۲ ـ روری که ساق پایشان نمایان گردد و به سخود فراحوانده شوند ات نمی توانند.

۴۳ به چشمانشان به ریز افتاده، ذَلَت و حواری آنها را فرا گرفته، و آمها پیس اراین در حالی که سالم نودند به سجود دعوت میشدند

۴۲ پس موا با کسانی که این سختان را تکدیب میکنند واگذار. که ما آنها را از آنجا که تمی دانند به سوی علاب سخت میبریم.

﴿ يَوْمَ يُكُثُفُفُ عَنْ سُاقٍ وَ يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ ﴾ قرمود: روزى كه كشف مي شود از آمورى كه كشف مي شود از آمود كه از حق آر محمّد ﷺ غصب كردهاند و دعوت به سجود مي شويد.

فرمود: برای امیرالمؤمنین کشف میشود و گردنهای آنان مانند شاخهای گاو میشود و ﴿قَلاْ یَسْتَطِیعُونَ ﴾ دیگر نمیتوانند سجده نمایند و این عقوبتی است برای آنان، چون اینان در دنیا اطاعت امر خدا را دربارهٔ علی عَلَیْ نکردند.

﴿ وَ قَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَ هُمْ سَالِمُونَ ﴾ فرمود آنها در دنيا دعوت به ولايت على النَّلِ مى شدند در حالى كه توانائي پذيرش ولايت را داشتند أ

۱. تعسیر صافی، ح ۷، ص ۲۶۸ ؛ بورالتقلین، ح ۵، ص ۲۹۶، تفسیر برهان، ج ۸، ص ۹۴

﴿ سَنَسْتَدُرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ يعنى هنگامى كه بندهاى گداهى را مرتكب مى شود خداوند نعمتش را بر او زياد مى كند تا بيشتر در دسيا عرق باشد و خداوند را فراموش نمايد اين در صورتى است كه خداوند براى بندهاش شرّى را بخواهد اگر خداوند براى بندهاش خيرى را بحواهد با گذاه كردن او بر او سخت مى گيرد و او را در سختى و گرفتارى مى اندازد تا به حود آمده و از گناهش توبه نمايد.

فَــَاصْبِرُ لِـــحُكُمِ رَبُكَ وَ لاَ تَكُــنْ كَــضاجبِ الْـحُوتِ إِذْ ـــدى وَ هُــو مَكْطُوعٌ (۴۸)

لَوْ لَا أَنْ تَذَارَكُهُ بِعْمَةً مِنْ رَبِّهِ لَلبِد بِالْعَزَاءِ وَ هُوَ مَذْعُومٌ (٢٩)

۳۸ دیس به حکم پروردگارت صبر نما و مانند صناحب مناهی (پنونس) میاش که خلاولد را با هم و اندوه خواند

۴۹ که اگر رحمت پروردگارش شامل حال او نمیشد از شکم ماهی بیرون انداخته میشد دو حالی که از سرزش ششگان میبود

خداوند به پیامبرش ﷺ فرمود: ﴿ فَاصْبِرُ لِكُكُمْ رَبُّكَ وَ لا تَكُنْ كُـصَاحِبِ
الْحُوتِ ﴾ یعنی یونس اللَّ منگامی که بر امتش نفرین کرد و نفرین او مورد
قبول واقع نشد پس او خشمگین بر خدا از میان امتش بیرون رفت

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در معنای آیـهٔ دیل مرمود ( إِذْنادی وَ هُو مَكُنْظُومٌ ﴾ که ممکنلوم» به معنای مغموم یعنی اندوهناک است. ا

ۚ ﴿ لَوْلاَ أَنْ تَدَارَكُهُ يَعْمَةً مِنْ رَبِّهِ ﴾ فرمود: كه مراد از نعمت رحمت خداوسد

أست

۱ تفسیر صافی، ج ۱/ ص ۲۶۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۱۸ ص ۹۶

﴿لَنَّبِذَ بِالْعَرَاءِ ﴾ فرمود • ﴿عراء ﴾ جايي است كه سقف نداشته باشد. أ

وَ إِنْ يَكَادُ الَّذَبِنَ كَفَرُوا لَيُرِّ لِقُونَكَ بِأَنْضَارِهِمْ لَمُّا سَمِعُوا الذَّكْرُ وَ يَغُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونُ (۵۱)

رَ مَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْغَالَمِينَ (٥٢)

۱۵ و بردیک است کسانی که کافران شدهاند هگامی که دکتر (قبرآن) را
 می شبوند با چشم زخم خود تو را از بین ببرند، و می گویند او دیوانه است
 ۵۲ در خالی که آن خر دگری برای عالمیان بیست

﴿ وَ إِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْضَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذَّكْسَ ﴾ فرمود هنگامی که رسول خدا تَنَّمُونَ به مردم از فضائل امیر المؤمنین الله خبر داد، آنها گفتند. او دیوانه شده است پس خداوند سبحان فرمود: ﴿ وَ مَا هُوَ ﴾ یعنی أمیرالمؤمنین الله ﴿ إِلاَّ ذِكْرُ لِلْغَالَمِینَ ﴾ مگر تذکری برای جهانیان. آ

۱ بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۲۸۰ ۲ تمسیر صافی، ج ۷، ص ۲۷۰؛ نفسیر برهان، ج ۸، ص ۹۶



# تفسير سورة الحاقه

۶۹ – سورة الحياقه در مكيه

نبازل شیده و دارای ۵۲ آییه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ

الْحَافَّةُ (١)

مًا الْحَاقَّةُ (٢)

وَ مَا أَدْرَاكُ مَا الْحَاقَةُ (٣)

كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَ غَادٌ بِالْقَارِعَةِ (۴)

فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاعَيِّةِ (۵)

وَ أَنَّا غَادٌ فَأَمْلِكُوا بِربِيعٍ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ (٦)

الدروز قيامت مسلمأ واقع خواهد شد.

٢ ـ چه واقع شدتي

۳ـــو تو چه میدانی که آن روز چه روزی است؟

۴ ـ قوم ثمود و عاد علماب آن روز را تكاديب كردنه

كسيس أماقوم فموديا عدايي سركش ملاك شدته

عرواما قوم عاديه وسيلة باد سردو سركش به هلاكث رسياس

\*الْحَاقَةُ \* مَا الْحَاقَةُ \* وَ مَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ \* فرمود: هشداري به نازل شدر عذاب است و دليل بر آن آية \* وَ خَاقَ بِآلِ فِـرْعَوْنَ سُـوءُ الْـعَذابِ \* '

١٠ عالي آية ٢٥ ؛ و عدات سحت ۾ آل قرعون وارد شا.

مىباشد

﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَ عَادٌ بِالْقَارِعَةِ ﴾ فرمود: به وسيلة عذاب انها را در هم كوبيد. ﴿ فَأَمُّا ثَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيَّةِ ۞ وَأَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ ﴾ يعني باد

سرد

﴿عَاتِيَةٍ ﴾ فرمود: يعني باد بيشتر از آنچه كه به آن امر شده بود ار خزينة خود بيرون آمد. ا

سَخَّرَهُا عَلَيْهِمْ سَبْع لَيْالٍ وَ ثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُوماً فَتَرَى الْفَوْمَ مِها صَرْعي كَأَنَّهُمْ أَهْجازُ نَخْلِ محاوِيّةٍ (٧)

۲ خداونداین باد را بر آنها (قوم عاد) هفت شب و هشت رور پی در پی
 مسلط کرد، آن قوم را می دیادی همچون تبه هایی حشک و پوسیده در حتان
 محل بر روی افتاده و هلاک شده بودند

﴿ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيْالٍ وَ ثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُوماً ﴾ فرمود: ماه به سبب زحل هفت شب و هشت روز حبس شده بود تا اینکه همگی هلاک شدند. ۲

وَ خِهَ فِرْعَوْنُ وَ مَنْ قَتْلَةً وَ الْمُؤْتَفِكَاتُ بِالْخَاطِئَةِ (٩)

۹ ـ و فرعون و کسانی که قبل از او بودند و نیز مردم شهرهای زیر و رو شده (قوم لوط) گناهان پژرگی را مرتکب شدند

﴿ وَ جَاءَ فِسرْعَوْنُ وَ مَسِنْ قَسِيلَةً وَ الْسَوْتَقِكَاتُ بِسِالْخَاطِئَةِ ﴾ كه مراد از ﴿المُوتَقِكَاتُ إِسالْخَاطِئَة ﴾ لله مراد از ﴿الخاطئة ﴾ قلان زن است ٣

۱. نور،لثقلبي،ج ۵ ص ۴۰۱

۲. تفسیر صافی، به ۷، ص ۲۷۶

۲. تفسیر برهان، ح ۸، ص ۱۹۰

### فَعَصَوْا رَسُولَ رَبُّهِمْ فَأَخَلَهُمْ أَخْلَهُ زَابِيَّةً ﴿١٠)

۱۰ د پس فرستادهٔ پروردگارشان را نافرمانی کرفیف پس خداوت، نیز آنها به عدایی سخت گرفتار ساخت.

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در معنای آیهٔ ﴿ فَأَخَذُهُمْ أَخُذُهُ رایِنَهُ ﴾ فرمود: مراد از «الرابیة» یعنی اینکه آن کارهای زشتی که انجام دادند خداوند به عذاب سختی گرفتارشان نمود. ا

إِنَّ لَمُنَا طَغَى الْمَنَاءُ حَمَلُنَا كُمْ فِي الْجَارِيَةِ (11)

11 منكامى كه آب طعيان كرد ما شما را بر كشنى حمل بموديم.

﴿إِنَّا لَمُنَا طَغَى الْمَاءُ حَمَلُنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ ﴾ يمعنى اميرالمؤمنين السَّلِي واصحاب آن حضرت. "

وَ خُمِلَتِ الْأَرْضُ وَ الْجِبَالُ فَدُكُنَا ذَكَةً وَاحِدَةً (۱۴)

1۴ ــو زمیں و کو مما او جا برداشته شوید و یک باره از هم متلاشی گردید

﴿وَ حُمِلَتِ الْأَرْضُ وَ الْجِبَالُ ﴾ فرمود: آن روز اتفاق افتاده و زمین و کوهها بر روی هم می ریزند.

وَ الْمُفَقِّتِ السَّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَئِلِ وَاهِيَةً (١٣) وَ الْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَائِهَا وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَيِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِلِ ثَمَانِيَةً (١٧) 15 ـ و آسمان ار هم میشکاهد و در ان رور سست شده و قرو ربرد

ا تفسیر برهانه چ ۸۰ ص ۱۹۹

۲ مورالثقلس، ج ۵ ص ۲۰۲

۱۷ ـ و فرشتگان بر اطراف آسمان میباشید و عرش پروردگارت ر⊤در ن روز هشت ملک بر بالای سرشان بر می دارید.

﴿ فَهِيَ يُوْمَنِّذٍ وَاهِيَّةً ﴾ كه «واهية» يعني باطل. ا

﴿ وَ الْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَائِهَا وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبُكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةً \* فرمود المملان عرش هشت نفر هستند چهار نفر از اولين و چهار نفر هم از آخريل كه چهار نفر از اولين نوح و إبراهيم و موسى و عيسى است و چهار نفر از آخرين محمد و على و حسن و حسين البَيْدُ مى باشند. "

معنی ﴿بحملون العرش ؟ يعني علم را حمل ميكنند كه «عرش» به معناي علم است.

> فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِتَابَةُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَؤُا كِتَابِيَةُ (١٩) إِنِّي طَلَنَتْتُ أَنَّي مُلاقٍ حِسَابِيَةُ (٢٠) فَهُوْ مِي عَبِشَةٍ زاصِيَةٍ (٢١)

۱۹ پس اما کسی که نامهٔ اعمالش را به دست راستش دهند می گوید.
 اهل محشر) بیائید تامهٔ اعمال مرا بحوانید.

۲۰ ـ من بقيل داشتم كه همچول روزي نامة اعمال را حوهم ديد

۲۱ سپس او در زندگانی رضایت متا خواهد بود

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴾

تعسیر برهان، ج ۸۰ ص ۱۰۳

۲. تفسیر برهان، ج ۸۰ ص ۱۰۴

سيما و قيافه مى شناسند و اين است معناى قول خدا: ﴿ وَ عَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ ﴾ و اينان ائته الله الله مى باشند ﴿ يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِيمَاهُمْ ﴾ كه سيماى مردم را مى شناسند، نامة دوستدارانشان را به دست راستشان مى دهند بدون حساب به بهشت مى روند و نامة دشمنانشان را به دست چپ آنها مى دهند كه بى حساب به سوى آتش مى روند، دوستان ائمة هرگاه به نامة اعمال خويش نظر كند به برادرانشان مى گويند: ﴿ فَاوَّمُ الْرُواْ كِتَابِيّة \* إِنِّي ظَنَنْتُ أَنِّي مُلاقٍ حِسْابِيّة ﴿ وَيَ عِيشَةٍ زَاضِيّةٍ ﴾ كه ﴿ راضية ﴾ به معناى ﴿ مَرضيّة \* است كه فاعل در مكان مفعول قرار گرفته است. آ

تُطُوقُهٰا ذاتِيَّةً (٢٢٣)

۲۳ که میردهای آن همیشه در دسترس اِست.

﴿قُطُوقُهُا ذَاتِيَةً﴾ قرمود؛ مينَ هَايئنَ آويزان است بطوري كه نشسته و ايستاده از ميوههاي آن ميتوانند بخورند. "

> وَ أَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَاتَهُ بِشِنالِهِ مَيْقُولُ يَا لَيْتُنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ (٢٥) وَ لَمْ أَدْرِ مَا حِسْابِيَهُ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةُ (٢٧) ما أَغْمَىٰ عَنِّي مالِيَةُ (٢٨)

٢٥ ـ و اما آن کس که مامهٔ عملش را به دست چپ او دهند (با شرمندگی)

<sup>1.</sup> اعراف، آیهٔ ۳۶؛ و در اعراف مرداتی هستند که می شناستد...

۲ اعراف، آیهٔ ۴۶ که از جهرمشان میشناستد

٢ بحار الاتوار، ح ٨٠ ص ٢٣٩ ، يور التقليل، ج ٥٠ ص ٢٠١٠ : تقسير يرهال ح ٨٠ ص ١٠١٠

۴ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۰۸

میگویند ای کاش نامهٔ اعمالم را به من ممی دادند.

۲۶ ـ و من تمي دانستم كه حساب اعمالم چيست؟

۲۷ ـ ای کاش می تردم (و چنین روری را نمی دیدم)

۲۸ \_ اموالم موا بى بيار تكرد.

﴿ وَ أَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ ﴾ قرمود دربارة معاويه نازل شده است ﴿ فَيَقُولُ يَالَيْتَنِي لَمُ أُوتَ كِتَابِيّهُ ۞ وَ لَمْ أَدْرِ صَاحِسَابِيّهُ ۞ فِ لَـيْتَهاكَانَتِ الْقَاضِيّةَ ﴾ كه «قاضيه» يعنى مرگ.

﴿مَا أَغْنِي عَنِّي مَالِيَة ﴾ يعنى مالى كه جمع كرده است.

مَلَكَ عَنِّي شُلْطَانِيَّةً (٢٩)

خُذُوهُ فَغُلُوهُ (٣٠)

ثُمُّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ (٣١)

ثُمَّ مِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ (٣٢)

إِنَّهُ كَأَنَّ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْمَظيم (١٣٣)

وَ لَا يَحْصُ عَلَىٰ طَعَامِ الْبِيسُكِينِ (٣٤)

فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ (٣٥)

وَ لَا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِشَلِينٍ (٣٦)

۲۹ ـ قدرت و حشمتم همه از دست رفت.

۳۰ ـ (و گمته شود.) او را نگیرید و در غل و رمجیر کشید

ا ۱۳ میس او را در دوزج بیافکید

۳۲ میس او را در زنجیری که هفتاد دراع است بیندید

177 چوا که او به خداوند بزرگ ایمان میاورد.

۲۴ و مردم را به اطعام مستمندان تشویق نمی کرد.

٣٥ پس امرور براي او در اينجا هيچ ياوري تيست.

۱۳۶ و نیز هیچ غدایی جز چرک و حون تدارد.

﴿ هَلَكَ عَنِّي سُلُطَانِيَهُ ﴾ يعني حجت من از دست رفت پس گفته ميئدود ﴿ خُذُوهُ فَغُلُّوهُ ۞ ثُمَّ الْجَعِيمَ صَلُّوهُ ﴾ يعني در جهنم ساكن شويد.

﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهُا سَيْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ ﴾ فرمود: معنى «سلسلة السبعين ذراع» در باطن همان هفتاد ستمكار مىباشند. أ

﴿ إِنَّهُ كَانَ لاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ \* وَ لاَ يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ حقوق آل محمد تُؤَيِّنَا اللهُ وَا كه غصب كردند، خداوند فرمود: ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ \* يعنى امروز ديگر خويشي و قرابتي نيست

﴿ وَ لا طَعامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينٍ ﴾ فرمود. كه عرق كافران است. `

وَ لَوْ نَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِبِلِ (٢٩) لَاَّ خَذْما مِنْهُ بِالْيَمِينِ (٤٩) ثُمُ لَقَطَفْ مِنْهُ الْوَثِينَ (٤٩) فَهَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَهُ خَاجِرِبِنَ (٤٧) فَهَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَهُ خَاجِرِبِنَ (٤٧) ٤٤ ــ و اكر او (بيامبر) بر ما سختان دروغي مي بست، ٤٥ ــ او را با قدرت كامل مي كرفتيم، ٤٥ ــ سپس رگ قلبش را قطع مي كرديم، ٤٦ ــ سپس دگ قلبش را قطع مي كرديم، ٤٢ ــ بس ميچ كدام شما نمي توانست مانع (أن مجاراب) ار او شود

۱ مورانتمیں، ج ۵صی ۴۰۸؛ تفسیر پرهان، ج ۱۰ص ۱۰۸ ۲ مفسیر صافی، ح ۷، ص ۲۸۲؛ نورالتفلی، ج ۵،ص ۴۱۰؛ مفسیر برهان ح ۸ ص ۱۱۰

﴿ وَلَوْ تُقَوَّلُ عَلَيْنًا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ يعنى اگر رسول خدا ﷺ سر مــا دروغ سىبست.

﴿ لَأَخَذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴾ فرمود: با تمام قدرت از او انتقام مى گرفتيم ﴿ ثُمَّ الْقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ فرمود: ركى در پشت كه بچه از آن بوجود مى آيد. ﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ خَاجِرِينَ ﴾ يعنى احدى ضمى تواند مانع مجازات خداوند شود و نيز نمى تواند آن را از رسول خدا عَنَانُ دفع نمايد.

وَ إِنَّهُ لَحَسَرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ (٥٠)

وَ إِنَّهُ لَحَقَّ الْيَقِينِ (٥١)

فَسَيَّحْ بِاسْمِ وَيُكَ الْعَظيمِ (٥٣)

٥٥ ـ و أن ماعت حسرت كافران است
١٥ ـ وابن بقبن محصن است.

۵۲ پس به نام پروردگار برزگت تسبیح گوی

﴿ وَ إِنَّهُ لَحَسْرَةً عَلَى الْكَافِرِينَ \* وَ إِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين الله ﴿ وَ إِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين الله ﴿ وَسَبِّحْ بِالله وَبُكَ الْعَظِيمِ ﴾ يس به نام پروردگار بزرگت تسميح گوى. ﴿

عبد الكريم بن عبد الرحيم كويد من مى شناسم كه چه در كتاب اصحاب يمين المادر اول كتاب اصحاب يمين في الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أَاست. \*

﴿ إِنْهُمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ است. \*

۱ تفسیر صافی، ج ۱۷ ص ۲۸۳ ، بورالثقلین، ج ۵ ص ۴۴۱۰ تعسیر برهان، ج ۸ ص ۱۱۰ ۲. پخارالاتوار، چ ۲۶، ص ۴۱۱۸ تفسیر پرهان، ج ۸ ص ۱۰۶

# تفسير سورة معارج

۷۰ – سورهٔ معارج در مکه

نبازل شیده و دارای ٤٤ آينه

است.

Same

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

سَأَلُ سَائِلٌ بِعَلْمَاتٍ وَالْجِعِ (١)

لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ ذَامِعٌ (٢)

مِنَ اللَّهِ ذِي الْمَعْارِجِ (٣)

تَعْرُحُ الْمَلاَٰئِكَةُ وَ الرُّوحُ إِلَيْهِ فَي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ (٣) فَاصْبِرُ صَبْراً جَمِيلاً (۵)

ا ـ سؤال كنيده اى از واقع شدن عقابي پرسيد (كه وقوعش حثمي است)؟

۲ ــایی عداب برای کافران است، و کسی قادر به دفع آن بیست

۲\_(آن عداب) از سوی حداوند دیالمعارج است

۴ ـ فرشتگان و روح در روزی که مقدارش پنجاه هرار سال است به سویش عروج میکنند.

۵-پس صبرکن صبری تیکو،

﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِع ﴾

راوی گوید از امام باقر این آن معنای این آیه سوال شد، فرمود آتشی است که از جانب مغرب بیرون می آید و آن را ملکی از پشت سر خویش می کشد تا اینکه به خانه های بنی سعد بن همام که در مسجد هستند می رسد، خانه های بنی امیه و کسانی را که عرصه را بر آل محمد تَهُمُّنَّ تنگ نمودند را با اهلش میسوزاند، و آن حضرت مهدی ای است ا

و در حدیث دیگری آمده است هنگامی که دو لشگر در جنگ بدر مقابل هم صنف کشیدند ابوجهل دستهایش را بلند کرده و گفت خداوندا او رحم مرا قطع کرد و چیری آورد که نمیشناسیم پس او را به عداب گرفتار کس، پس خداوند آیهٔ شمال شائِل بِعَدْابٍ وَاقِع ﴾ را نازل فرمود آ

عبد الرحمن بن كثير از ابوالحسن الله روايت مى كند كنه در صعباى اينه الشرائل شائل بعد الرحمن بن كثير از ابوالحسن الله المعال الشائل و منزلت شب قدر سؤال كرد اينكه چه چير در آن شب الهام مى شود، فرمود از پيامبر شهر از عذاب واقع شده سؤال شد و سپس كافر شد كه آن عذاب اتفاق نمى افتد، بس هنگامى كه اتفاق افتاد الله أنه أفع به مِنَ الله فِي الْمَعْارِجِ البن عذاب براى كافران است، و كسى قادر به دمع آن نيستند (أن عذاب) از سبوى خداوند في المعارج است.

\* تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَ الرُّوحُ \* يعنى در صبح شب قدر ملائكه و روح ار سزد بيامبر شَيْنَ و وصلى آن حضرت به سوى خداوند بر مى گردىد "

۴ فَاصْبِرُ صَبْراً جَبِيلاً ۴ يعنى در تكذيب كسى مىگويد آن اتعاق نمى افتد صبر جميل داشته باش. آ

﴿ فِي يَوْمِ كَنَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلَّفَ سَنَةٍ \* قرمود در رور قيامت يعماه

<sup>1.</sup> بحارالانوار، ج ١٨٠ من ١٨٨

۲ بحار الانوار، ح ۱۹، ص ۲۰۹؛ تعسیر صافی، ح ۷، ص ۲۸۹ تفسیر برهان، ح ۸، ص ۱۳ بور الثقلین، ح ۵، ص ۴۹۲

۳ محارالاً و روح ۹۴ ص ۱۳ و رالتقليل ج ۵ ص ۴۱۳ و تفسير برهال ح ۸ ص ۳ ۱ ۴ تفسير برهال ج ۸ ص ۱۱۳

موقف است كه هر موقف هزار سال طول ميكشد. ا

يرِّم تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمَهْلِ (٨)

المساروزي كه اسمان چول فلر الكلاحته مي شود

\* يَوْمَ لَكُونُ السَّمَاءُ كَالَّمُهُلِ \* فرمود «مهل» به معدای قلع و مس اب شده است، آن روز آسمان نیز اینطور دوب میشود.

وَ لا يَشْئَلُ حَمِيمٌ حَمِيماً (١٠)

يُبَصُّرُونَهُمْ يَودُّ الْمُجُّرمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَدَابِ يَوْمِئِدٍ بِسَبِهِ (١١)

وَصَاحِبَتِهِ وَأَحِيهِ (١٢)

وَ فَصَبِلَتِهِ الَّتِي تُؤْوِيهِ (١٣)

 آنها را نشانشان می دهید، مجرم دوست دارد که اگیر امکیان داشت در بدان خودش را در براسر صفات او عبدات می کردند (و او از عبدات

رهائی میباقت)

۱۱ ـ و همسرش را و برادرش را،

11 ـ و قبیله اش را که همیشه از او حمایت میکردمد

﴿ وَ لاَ يَسُتُلُ حَبِيمٌ حَبِيماً ﴾ يعني نقع نعي رساند. "

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در جملهٔ آیه "یُسترُونَهُمْ" فرمود. یعنی با اینکه دوستان ایشان را معرفی میکنند که این فلال رویق تو

أ. تفسير يرهان، ح ٨، ص ١١٨

۲ تمسیر برهان، ج اه ص ۱۱۹

است با این حال احوال یکدیگر را نمیپرسند. <sup>۱</sup>

﴿ يَوَدُّالْمُجْرِمُ لُوْ يَقْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِرُذِيبَتِيدِ ۞ وَ صَاحِبَتِهِ وَ أَخِيهِ ۞ وَفَصِيلَيهِ الَّتِي تُؤُوِيهِ ۞ و أَن مادري است كه از آن به دسا أمده است. `

كلاً بِنُهْ الْعَلَىٰ (١٥)

نَزَاعَةً لِلشُّوىٰ (١٦)

تَدْعُوا مَنْ أَدْبَرَ وَ نُولِّي (١٧)

وَ جَمَعَ فَأَوْعِيٰ (١٨)

إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ مَلُوعاً (١٩)

إِدَا مُشَّهُ الشُّرُّ جَرُّوعاً (٢٠)

وَ إِدَا مَنْتُهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا (٢١)

إِلاَّ الْمُصَلِّينَ (٢٢)

الَّذَبِنَ مُمْ عَلَىٰ صَلاَّتِهِمْ ذَاتِمُونَ (٣٣)

۱۵ ـ مرگر (چنین اتفاقی نحواهند افتاد و کسی بنجای دیگری عندات

بمیشود)، همانا شعلههای آتش دورج شعلمور است.

۱۶ سادست و یا و سر و صورت و پوست را میسوزد.

۱۷ دو کسانی که به خلاوند پشت کرده را میخواند،

۱۸ ساو (تیز) کسائی که مال جمع کردماند.

۱۹ سعمانا انسان حریمن و بیرمنبر آفریده شده است.

۲۰ - هنگامی که شری به او میرسد بی تابی میکند

١. بحارالانوار،ج ٧، ص ١٠٧

۲، تفسیر برهان، ج ۸ من ۱۱۹

۲۱ دو هنگامی که حیری به او می رسد احسان تمیکند.

۲۲ ــ مگر مماز خوانان

۲۳ کسانی که بر نمارشان مداومت میکنند

﴿ تَدْعُوا مَنْ أَدْبَرَ وَ تَوَلِّي﴾ يعنى او را به سوى آتش مىكشد ﴿ وَ جَمَعَ فَأَرْعَىٰ ﴾ يعنى مالى را جمع كرده و دفن نمود و آن را در راه خداوند انفاق نكرد.

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴾ يعنى انسان حريص آفريده شده است. ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُ جَزُوعاً ﴾ فرمود: مراد از «شر» فقر و تنگدستى است. ﴿ وَ إِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعاً ﴾ فرمود. مراد از «حير» بى نيازى و وسعت است. ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقرطَ فَ فرمود: سپس نماز گزاران را با جمله ﴿إِلاَّ الْمُصَلِّينَ ﴾ استثناء كرد و آنان را به بهترين اعمالشان كه همان مداومت در نماز است ستود و فرمود: ﴿الَّذِينَ هُمْ عَسَلَىٰ صَلاَتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ مى فرماید: وقتى نمازى مستصبى را بر خود واجب مى كنند، بر آن مداومت دارند. آ

لِلشَّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ (۲۵) ۲۵ ــبرای سؤال کشله و محروم .

<sup>1.</sup> تقسیر صافی، ج ۱۷مس ۲۹۲؛ تقسیر پرهان، ج ۱۱مس ۱۱۹ ۲ تفسیر صافی، ج ۱۷مس ۲۹۲؛ نورالثقلین، ح ۵مص ۴۱۵؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۲۰

﴿لِلسَّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ ﴾ فرمود سائل كسي است كه درخواست ميكند و محروم کسی است که از کار کردن منع شده است.

> فَمَا لِ الَّذِينِ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ (٣٦) عَن الَّيْمِين وَ عَن الشَّمْالِ عِزينَ (٣٧) أَ يَطْمَعُ كُلُّ امْرِيْ مِنْهُمْ أَنَّ يُدْخَلَّ جَنَّةً نَعيم (٣٨) كَلاُّ إِنَّا حَلَقْنَاهُمْ مِمَّا يَعْلَمُونَ (٣٩) فَلا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَ الْمَعَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ (٤٠) عَلَى أَنَّ نُنذُلَ خَيْراً مِنْهُمْ وَ مَا نَحْنٌ بِمَشْتُوفِينَ ﴿٢١) ۳۶ این کافران را چه شده است که با عجله به سوی تو می ایند؟!

۲۷ از راست و چپ، گروه گروه،

۲۲۱ آیا خریک از آنها طمع واردیمه بهشت پر تعمت وبرد شوند؟! ٣٩ ـ هرگر (چنین نمیشود) ما آنها را از آنچه که میدانند آفریدهایم ۲۰ سوگند به بروردگار مشرقها و معرسها که ما قادریم

۲۱ داینکه نجای آسها افراد بنهتری قبران میندهیم و منا هنرگز منعنوب ىمىشويم.

﴿مُهْطِعِينَ ﴾ يعني ذليل و فرمانبردار هستند

﴿عُنَ الْيَمِينِ وَ عَنِ الشَّمَالِ عِزِينَ ﴾ يعنى در اطراف تو نشسته كاندد ﴿كَلاَّ إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِمًّا يَعْلَمُونَ ﴾ فرمود: از نِطقه سپس از علقه.

﴿فَلا أَقْسِمُ ﴾ يعني أقسم، سوكند ميخورم

﴿بِرَبِّ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغَارِبِ ﴾ يسعني مشرقهاي زمستاني، و مشرقهاي تابستانی، مغربهای زمستانی و مغربهای تابستانی، این آیه قسم است و

## حوابش ﴿إِنَّا لَقَادِرُونَ \* عَلَىٰ أَنْ نُبَدُّلَ خَيْراً مِنْهُمْ ﴾ مىباشد. أ

يَوْمَ يَخْرُخُونَ مِنَ الْأَجْذَاتِ سِرَاعاً كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نَصُبٍ يُوفِضُونَ (۴۳) خَاشِعَةً أَيْضَارُهُمْ تَرْمَقُهُمْ ذِلَةً ذَٰلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَأْنُوا يُوعَدُونَ (۴۴) ۴۳ ــ روزى كه به سرعت از قبرها بيرول اورده مىشوند، كه گويى به سوى بتها مىشتابند

۴۴\_ در حالی که چشمهایشان از هول و وحشت قیامت به زیر افتاده و دلت و حواری آنها را پوشانده است آن همان روزی است که به آنها وعده داده میشاند.

﴿ يُوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرْاعاً ﴾ يعنى إذ قبر.

﴿كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نُصُّبٍ يُوفِضُونَ ﴾ يعنى به طرف دعوت كنندگان مىروند و صدا

﴿ تَرْهَلُهُمَّ ذِلَّٰهُ ﴾ يعنى دچار ذلت مىشوند.

﴿ ذَٰلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ آن همان روزی است كه به آنها وعده داده میشدند. \*

ا تفسیر صافی، ح ۷، ص ۲۹۵ ، تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۲۴ ، بورالتقلین، ح ۵، ص ۴۲۰
 ۲ بورالثقلین، ج ۵ ص ۴۲۰ : تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۲۵

Samuel Spirit

# تفسير سورة نوح

۷۱ – سورهٔ نوح در مکه نازل

شده و دارای ۲۸ آیه است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنْهِرْ قَوْمَكُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيتُهُمْ عَدَابُ أَلَهِمُ (١) ١ - همانا ما موح را به سوى قومش فرسناديم (ر به او گفتيم) قومت را قبس از اينكه عقاب دردماك به مسراهشان بيايا، بترسان ﴿إِنَّا أَرْسَلُنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنَّذِرٌ قَوْمَكُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابُ أَلِسِمُ \* داستان نوح را قبلا نوشقه ايم.

وَ إِنِّي كُلِّمَا دَعَوْنُهُمْ لِتَغْمِرُ لَهُمْ جَمَلُوا أَصَابِعَهُمْ في آذَاتِهِمْ وَ اسْتَغْطُوا لِيْاتهُمْ وَ أَصَرُّوا وَ اسْتُكْبَرُوا اسْتَكْنَاراً (٧)

۷ و من هر وقت كه آنها را دعنوت كنردم و ايسكه تبو آسها را سيامررى، انگشتانشان را برگوش شان مى كداشتند و لباس شان را بر حود مى بيچيد، و لحاجت و محالفت مى كردند و تا مى توانسند تكبر مى ورزيد، ﴿ وَ اِنْتُى كُلُّنا دُعَنْ تُهُمُ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَضَا بِعَهُمْ فِي آذَاٰ تِهِمْ وَ اَسْتَغْشَوْ ا ثِيابَهُمْ \*

یعنی به وسیلهٔ آن خودشان را میپوشاندند و پنهان میکردند فی بنها و سیلهٔ آن خودشان را میپوشاندند و پنهان میکردند و چیزی را فی را میری را

ئشنوند،

ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَ أَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرارا (٩)

۹ ـ سپس (آنها را به سوی نو) اشکارا خواندم و در پنهانی نیز خواندم (ونی هیچ اثری نکرد)

﴿ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَ أَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَاراً ﴾ يعنى در پيهان و آشكار آمها را دعوت كردم. ا

> مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَاراً (١٣) وَ قَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَاراً (١۴)

۱۳ شما را چه شده که برای حداوید عظمت و وقاری قائل میستید؟

۱۴ ـ و به تحقیق شما را به انواع گوناگون بیافرید

ابی الجارود گوید که امام باقر الله در معنای آیهٔ ﴿لاَ تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَـاراً \* فرمود: برای خداوِند عظمتی که از آن بترسید قائل میستید "

﴿ وَ قَدْ خَلَقَكُمْ أَطُواراً ﴾ يعني با كوناكوني حواسته ها و اراده ها و رفتارها

وَ الْمَهُ أَتَّبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ مَاتاً (١٧)

١٧ ــو خداوند شما را مانندگیاه از زمین رویانید.

﴿ وَ اللَّهُ لَيْتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ ثَبَاتاً ﴾ يعنى على الأرض نباتا . خداوند شما را س روى زمين همچون گياه رويانيد ـ، كه «مِن» به معناي «عَلَىٰ» است.

قَـٰالَ نُـوحٌ رَبُّ إِنَّهُمْ عَصَوْنيِ وَ اتَّـٰعُوا مَنْ لَـمْ يَـرِدْهُ مَـٰالَٰهُ وَ ولَـدُهُ إِلاَّ

۱. تعبیر صافی، ج ۷، ص ۳۰۱؛ تغسیر برهان، ج ۸، ص ۱۲۷ ۲ بخارالانونر، ج ۱۵۵ ص ۳۲۶ و ج ۶۷، ص ۴۳۲۹؛ تفسیر پرهان، ج ۸، ص ۱۲۸

خَسْاراً (۲۱)

وْ مَكَرُّوا مَكُراً كُيُّاراً (٢٢)

وَ قَالُوا لَا تَذَرُنَّ آلِهَنَكُمْ وَ لَا تَذَرُنَّ وَدًّا وَ لَا سُوَاعاً وَ لَا يَغُوثَ وَ يَعُوقَ وَ نَشَها (٣٣)

وَ قَدْ أَصَلُوا كَتِهِمْ ۚ وَ لَا تَرِدِ الطَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلالاً (٢٤)

۲۱ موج گفت: پروردگارا اینها مرا بافرمانی کردند و از چیزی پیروی کردند که بر مال و فرزند آنها چیزی جز زیان و حسران بیافرود

۲۲ ــ و مکر و حیله بزرگی به کار بردند.

۲۳ و گفتند. دست از حفایان خودثان مرتفارید، حصوصاً دست از بتهای دؤده و «شواع» و «یکوث» و «یکوق» و کشره برمدارید

۲۲ ـ و به تحقیق بسیاری را گمراه کردند، و (خداوندا) بر ستمکاران جره گمراهیشان میفزای.

﴿ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَ وَلَدُهُ إِلاَّ خَسَاراً ﴾ يعنى اذاغنيا بيروي ميكردند.

﴿ وَ مَكُرُوا مَكُراً كُبُّاراً ﴾ به معنای كبیراً یعنی بزرگ است ا ﴿ وَ قَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِهَنَكُمْ وَ لا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلاْسُواعاً وَلاَیْقُوثَ وَیَعُوقَ وَسَسُراً ﴾ فرمود: قبل از حضرت نوح الله گروهی مومن بودند كه مردند، مردم از مردن آنها محزون و غمگین شدند، ابلیس نزد آنها آمده و صورتهای آنها را برای مردم درست كرد تا با آن صورتها انس بگیرند، و مردم نیز با آن صورتها انس و الفت گرفتند تا لینكه زمستان شد آن صورتها (مجسمهها) را داحل

خانه هایشان کردند، بعد از یک قرن ابلیس به نزد مردم آمده و گفت ایسها

١ تقسير صافيء ۾ لاء ص ٣٠٣ ۽ تفسير پرهال، ۾ ٨٠ ص ١٢٨

حدایانی هستند که پدران شما آنها را میپرستیدند، پس آنها میز ایس صورتها را پرستیدند و مردمان زیادی به خاطر آن صورتها گمراه شدند تا اینکه نوحانیگا بر آمها نفرین کرد و خداوند هلاکشان نمود. ا

ابی الجارود روایت میکند که امام باقرط الله در معدای آیه "سَبُع سَماواتٍ طِباقاً " مرمود: معصی از آمها فوق بعض دیگر است.

﴿ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدَّا وَلاَشُواعاً وَ لاَ يَغُوثَ وَ يَعُوقَ وَ نَسْراً ﴾ فرمود ، "ود " بتى براى كلب و ﴿ شُواعِ ﴾ براى هذيل و ﴿ يَغُوث ؟ براى مـراد و ﴿ يَـعُوق ﴿ بـراى همدان و ﴿ نَسْر ﴾ براى حصين بود. "

﴿ وَ لا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلالاً ﴾ يعنى بر ستمكاران عذاب و عقاب را زياد كن.

إِنَّكَ إِنَّ تَذَرُهُمْ يُصِلُّوا عِبَادَ كُنَّ وَ لَا يَيْلُوا إِلاَّ فَاجِراً كُفُّاراً (٢٧) ٢٧\_اگر تو آمها را مه حال خودشال مافی گذاری، مندگانت را گمراه میکسد. و هرزندی جر هاجر و کافر از آنها به وجود نمی آید.

﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبادَكَ وَ لاَ يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِراً كَفَّاراً \* پس خداوند آنها را هلاک نمود. آ

صالح بن میثم گوید به امام باقر الله عرض کردم: نوح الله از کجا متوجه شد که از آن قوم بچه های فاجر و کافر بدنیا می آیند؟

امام الله فرمود آیا قول خداوند را نشنیده ای که به نوح الله فرمود. "أنّه

۲. بحار الانوار، ج الاص ۲۴۸

٣ تعسير صافي، ج ٧، ص ٢٠٥٠؛ تفسير برهالياج ٨، ص ١٢٣

لَنْ يُولِمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلاَّ مَنْ قَدْ آمَنَ ﴾ أجز آنها كه ايمان آوردهاند ديگر هيچ كسى از قوم تو ايمان نمى آورد. "

رَتَ اغْفِرْ لَمِي وَ لِوْالِدَيُّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِناً وَ لِلْمُؤْمِنيِنَ وَ الْمُؤْمِناتِ وَ لا تَزِدِ الظَّالِميِنَ إِلاَّ ثَنَاراً (٢٨)

۲۸ ـ پروردگارا من و پدر و مادرم و کسی که با ایمان به حانهام وارد میشود و همهٔ مردان و زبان با ایمان را بیامرر و برای ستمکاران جر هلاکت میهزا

محمد بن على حلبى گويد كه امام صادق الله عندارة معناى آية ﴿رَبُّ اغْفِرُ لِي وَ لِوَالِدَيَّ وَ لِمَنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِناً ﴾ قرمود: ولايت كه هر كس بر آن وارد شد در خانه هاى پيامبران داخل شده است.

ابى الجارود كويد كه امام باقر الله در معناى آية ﴿ وَ لا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَاراً ﴾ فرمود: بر ستمكاران خسران و زيان را زياد كل. "

<sup>1</sup> مرددآیهٔ ۲۶

بحار الانوار، ح ۱۱، ص ۳۱۵؛ بور الثقلين، ج ۵، ص ۴۲۸؛ تفسير برهان، ح ۸، ص ۱۲۳؛ تفسير صافي، ج ۷، ص ۳۰۶

علانوار، ج ١١، ص ٣١٤؛ بورالتقلين، ج ٥ ص ٤٢٩، تعسير بوهان، ح ١٠ ص ١٣٣ تمسير بوهان، ح ١٠ ص ١٣٣ تمسير صافي، ج ١٤ ص ٣٠٥



# تفسير سورة جن

۷۲ – سورهٔ جن در مکه نازل

شده و دارای ۲۸ آیه است.

Same fings if

#### يشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

قُلُ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْحِنَّ فَفَالُوا إِنَّا سَيِعْنَا قُرْ آماً عَجَباً (١) يَهْدَي إِلَى الرُّشْدِ فَ آمَا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَيِّنَا أَخَداً (٢) وَ أَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَنا اتَّخَذَ ضَاحِتَهُ وَ لاَ وَلَداً (٣) وَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللَّهِ شَطْطاً (۴)

۱ سابگو به من وحی شده است که گروهی او جسّیان سه سنحناسم گنوش دادماند و پس گفتهاند: ما قرآن هجیبی شنیدیم

۲ که به سوی رشد هدایت میکرد، پس به آن ایمان آوردیم و هرگر به پروردگارمان احدی را شریک قرار نمیدهیم.

۲ ـ و همانا بسیار بلند موتبه است شأن و عطعت پروردگار ۱۰۰ و او برای خودش همسرو قرزماری نگرفته است.

٣ ـ و البته سقيه ما به حداوت سحنان ناروا نسبت مياد

ای محمد به قریش بگو: ﴿أُوحِیَ إِلَیَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ قَفَالُوا إِنَّا سَمِعْنُ قُرُ آماً عَجَباً يَهْدِي إِلَى الرَّشْدِ ﴾ كه داستان آن را در سورهٔ احقاف نوشته ایم. ﴿وَ أَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَ لا وَلَداً ﴾ فرمود: آن چیزی بود كه جن گفته بود و خداوند از آنها راضی نمی شود و ﴿ جد ﴾ به معنای بخت است ﴿ وَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللَّهِ شَطَطًا ﴾ كه «شطط» به معناى طلم و ستم اُست. \

امام صنادق الله لا معناي آیه ﴿ وَ أَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنا ﴾ فرمود. چیز دروغی را جن گفته و خداوند همان گفتهٔ آمها را نقل فرموده است آ

وَ أَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَقُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنُ فَرادُوهُمْ رَهَقَ (٦) عـو همانا مردانی از بشر به مردانی ارگروه حلّ پناه می بردند. و آمها سست گمراهی طفیانگری آنها می افزودمد.

زراره گوید از امام باقر الله از معنای آیه ﴿ أَنَّهُ كُانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ فَرُادُوهُمْ رَهَمَا ﴾ سوال كردم، فرمود. رسم دوره جاهلیت این بود كه مردی راه می افتاد تا به مزد كاهن برود، و معتقد بود شیطان به كاهن وحی می كند، و از كاهن می خواست تا به شیطان بگوید علان شخص به تو بناه برده است. "

﴿ وَ أَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ ... ﴾ فرمود: جنیان به سزد گروهی از مسردم می آمدند و آنها را از اخباری كه در آسمان شسیده بودند قبل از تولد رسسول خدا مَنْ الله به مردم می گفتند، و آن مردم نیز به آنچه جنیان گفته بودند كهانت می كردند.

﴿فَرَائِوهُمْ رَهَمَا ﴾ كه «رهق» به معناي خسران است. آ

١. تفسير صافي، ۾ ٧٠ ص ٣٠٩؛ تفسير برهاڻ، ۾ ١٠ ص ١٣٦

۲ بحدرالانوار، ج ۶۰ ص ۴۸؛ تغییر صافی، ج ۷ ص ۲۲۰ تفسیر مرهای، ج ۱۸ ص ۱۳۶؛ بور لتعلین، ج ۵ ص ۴۲۵

٣ بخارالاتوآر. ح ٤٠ ص ٩٨ ؛ تورالثقلين، ح ٥٠ ص ٣٣٤

۴. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۱۰؛ نفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۳۷

وَ أَنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ وَ مِنَّا دُونَ دَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِلَـداً (١١) وَ أَنَّ طَنَّا أَنْ لَنْ تَعْجِزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَ لَنْ تُعْجِزَهُ هَرَباً (١٢) وَ أَنَّ لَـمَا سَـمِعْنَا الْـهُدَى آمَنَّا بِهِ فَـمَنْ يُـؤْمِنْ بِـرَبُهِ فَـلا يـخافُ تـخسأ وَلازَهْقاً (١٣)

وَ أَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَ مِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولِٰئِكَ تَحْرُّوْا رَشَداً (١٣) وَ أَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا (١٥)

وَ أَنَّ لَوِ اسْتَقَاتُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَبُّناهُمْ مَاهُ عَدَقاً (١٦)

لِنَفْتِنَهُمْ فِهِ وَ مَنْ يُعْرِصْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلَكُهُ عَدَاماً صَعَدا (١٧)

وَ أَنَّ الْمَسْاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَداأَ (١٨)

وَ أَنَّهُ لَمَنا فَامْ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً (١٩)

قُلْ إِنَّمَا أَدْعُوا رَبِّي وَ لا أَشْرِكُ بِهِ أَحَداً (٢٠)

قُلْ إِنِّي لِاأَمْنِكُ لَكُمْ صَرًّا وَ لا رَشَدا (٢١)

قُلْ إِنِّي لَنْ يُجهِرْنِي مِنَ اللَّهِ أَخَدٌ وَ لَنْ أَجِد مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً (٢٢) إِلاَّ بَلاَغَةً مِنَ اللَّهِ وَ رِسالاَتِهِ وَ مَنْ يَعْضِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَهِنِّ لَــهُ نــاز جَــهَنَّمَ

خَالِدينَ فَهِهَا أَنْداً (٢٣)

حَتَّى إِدَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَصْفَفْ نَاصِراً وَ أَقَلُ هَدَدا (٣٣) قُلْ إِنْ أَذْرِي أَقَرِبِتِ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدا (٢٥) عالِمُ الْعَبِّ فَلاْ يُطْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَدا (٣٦)

إِلاَّ مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ فَاإِنَّهُ يَشَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَّدَ ۖ (٣٧) لِيَعْلَمْ أَنْ قَدْ أَبْلَقُوا رِسَالاَتِ رَبِّهِمْ وَ أَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَ أَخْصَى كُـنَّ شَـيْءٍ عَدْداً (٨٨)

۱۱ ساو همانا در میان ما افرادی صالح و افرادی غیر صالح همستند، و م

#### گرومهای گوناگونی هستیم.

 ۱۲ و همانا ما یقین داریم که در روی رمین هرگر نمی توانیم بنر فنادرت حفاوته عالب شویم و از زیر قفرت او فرار کنیم.

۱۳ ـ و همانا ما چون سخنان هدانگر (آنات قرآن) را شندیم به آن ایمان آوردیم، پس هر کس به پروردگارش انمان سیاورد پس از هبیج سفعنان و مشمی تمی ترمند.

۱۴ سو اینکه گروهی از ما مسلمان و گروهی مشمکارید، پس کسی که اسلام بیاورد راه راست را انتخاب کرده است.

10 ـ و اما ستمكاران هيرم آتش جهتم هستند

۱۶ ـ و اگر امها بر راه (اسلام و ایمان) استقامت سوررما بنا آب (سعمت) فراوان سیوایشان میکتیم.

۱۷ ــ تا به وسیلهٔ آن امتحانشان کسیم. و هرکس از یاد پروردگارش عرص کند، او را به عقابی پسیار سحت میتلا مرسازد.

۱۸ دو همانا مساجد محصوص حداست، پس هیچ کسی را با حداوت. بحوانید

14 و اینکه همگامی که بندهٔ حدا (محمد مَلْیَوْلَهٔ) برای عبادت قیام می کرد و او را می حواند گروهی (طایعهٔ چتیان برای شبیدن آبات قرآن) در اطراف او به شدّت ازدحام می کردند

۲۰ ـ بگو : همانا من فقط خلای خودم را میخوانم و هرگر اخلای را با او شریک تمریکتم

۲۱ سو مگو: من مالک زیان و هدایت شما بیستم.

٢٢ .. بگو: (اگر من ئيز بر حلاف فرمان الهي رفتار کسم) هرگر کسي بمي تواند

مرا (دو برابر عضب الهی) پناه دها، و هرگر پناهگاهی به غیر از او ممی یاسم ۲۳ ـ تنها وظنفهٔ من ابلاع کردن و رسانتان پیام اوست، و هر کس حداوند و رسولش را تافرمانی کند هماتا برای او آتش جنهنم است کنه هنمیشگی و ابلای در آن میماند.

۲۴ (ایها را رهاکی) تا آتیجه راکه به آنها وعده داده شده را ببیساد و به رودی می دانند که چه کسی یاورش صعیف تر و تعدادش کمتر است ۲۵ ـ بگو: من بمی دانم آنچه که به شما وعده داده شده (عماب الهیی) بردیک است یا پروردگارم مدتی برای آن قرار می دهد.

۳۶ ــان دانای عیب است و کسی را بر غیب حود آگاه ممیکند ۲۷ ــ مگر کسی را که به رسالت برگریده است و نگهبامانی از پیش رو و بشت سر برای آنها قوار آنیوهد

۱۸ ـ تا بداند فرسنادگانش بیامهای پروردگارشان را ابلاع کردهاند. و او به آبچه که برد ارست احاطه دارد، و شمار و تعداد همه چیر را میداند ﴿فَمَنْ يُولِمِنْ بِرَبِّهِ فَلاَ يَخَافُ بَخْساً وَ لاَ رَهَمَا ﴾ فرمود. ﴿بخس﴾ به معنای نقصنان و ﴿رهق﴾ به معنای عذاب است. ا

﴿ كُنَّا طِّرَائِقَ قِدَداً ﴾ يعني بر مناهب كوناكون. ٦

امام صادق الله از پدر بزرگوارش روایت میکند که در معنای آیه \*فَمَنْ أَسْلَمَ فَلُولُئِکَ تَحَرَّوْا رَشَداً ﴾ فرمود. آنهائی که به ولایت ما اقرار نمودند پس آنها به راه رشد و صواب رو نهادند. "

<sup>۔</sup> 1. تفسیر صافی، ج ۷ می ۳۱۳؛ تفسیر برهان، ج ۸ می ۱۳۷ ؛ بورالثقلیں، ج ۵ می ۴۳۷ ؛ ۲. بحارالانواز، ج ۴۰ می ۴۹۰ تفسیر صافی، ج ۷، می ۳۱۲ ؛ تفسیر برهان، ح ۸ می ۱۳۸ ؛ بورالثقلیں، ج ۵ می ۴۳۷ ۳ تفسیر درات کوفی، می ۵۱۱

\*وَ أَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُو الْجَهَنَّمَ حَطْباً ﴾ كه مراد معاويه و يارانش است
 \*وَ أَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيعَةِ لَأَمْنَقَتْنَاهُمْ مَاءً غَدَقاً \* كه مراد از \*الطريقه \* ولايت على نائِلًا است

﴿لِنَفُتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ تا با شهادت حسين الله آنها را امتحان و آزمايش كنيم ﴿فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَدامُ يعنى با آل محمد احدى را نخواسيد و غير ار آل محمد را ولى خود نگيريد.

﴿ وَ أَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبُدُ اللَّهِ يَدُعُوهُ ؟ يعني محمد عَمَاهُ أَنَّهُ لَمَّا وَا بِهِ وَلَايت على الل

\* كَدُوا قريش يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً ﴾ يعنى بر سدر او ريختند و اطرافش را گرفتند

\* قُلُ إِنَّه أَدْعُوا رَبِّي \* فرمود. هماما پروردگارم مرا به آن امر نموده است.
\* لا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَ لا رَشَداً \* اكر ار ولايت على الله وي برگردانيد

" قُلُ إِنِّي لَنْ يُجِيرُنِي مِنَ اللَّهِ أَخَدًا الكربه أنهه كه خداوند امر نموده أن ر كتمان كنم

﴿ لَنْ أَجِدٌ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً ؟ يعني هركز جايگاهي غير از او ندارم.

\* إِلاَّ بَلاغًا مِنَ اللَّهِ \* حداويد به آنچه از ولايت على بن ابيطال اللَّيُ به من امر نموده بود را به شما ابلاغ نمودم.

﴿ وَ مَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ ﴾ در ولايت على النَّه عَفَانَ لَهُ نَارَ جَهَنَّم حالِدِينَ فِيهَا أَبْدا ﴾ همانا براى او آتش جهنم است كه هميشكي او ابدى در آن مي ماند

پیامس اکرم ﷺ فرمود یا علی تو تقسیم کنندهٔ آتش هستی، سه آتش میگوئی، این برای من و این برای تو قریش گفتند: ای محمد! آنچه را که برای ما از امر علی و آتش آماده کردهای چه وقت اتفاق می افتد پس خداوند این آیه را نازل قرمود: ﴿خَتُّى إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُّونَ ﴾ يعني مرگ و روز قيامت

\*فُسَيَعْلُمُونَ \* يعنى فلانى و فلانى و فلانى و معاويه و عمرو بن العاص و
 ياران كينهجو و بدخواه آنها از قريش،

﴿ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وَ أَقَلُ عَدَداً ﴾ ﴿ گفتندای محمد این چه وقت انفاق میافتد، خداوند به محمد آلَیُّ اللهٔ فرمود: ﴿ قُلُ إِنْ أَدْرِي أَ قَرِیبٌ مُسَا تُـوعَدُونَ أَمْ
 یَجْفَلُ لَهُ رَبِّی أَمَداً ﴾ «امده یعنی اجل، مدت

﴿ غَالِمُ الْعَيْبِ فَلاَ يُعْلَهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً ۞ إِلاَّ مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ \* يعنى على مرتضى از رسول تَنْظِيُّ است و رسول خدا تَنْظِيُّ ازاوست.

﴿ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَداً ﴾ فرمود: در قلب او علم و در پشت سرش نگهبانی است، که به علی علم را تعلیم میکند و علم را به او می چشاند و خداوند هم به او الهام را تعلیم میکند. و ارصد ﴾ تعلیم از پیامبر تَنِیْنَ است ﴿ لِیَعْلَمَ ﴾ پیامبر تَنِیْنَ ﴿ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالاَتِ رَبِّهِمْ وَ أَحاطَ \* علی الله به از علم در نزد رسول خدا تَنِیْنَ بود آگاه بود.

﴿وَ أَخْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَداً﴾ از آنهه كه بود و از آنهه كه خواهد بود، از زمانی كه خداوند آدم را خلق نمود تا روز قیامت از فتنه ها یا رلزله یا در زمین فرو رفتن یا قذف یا امتی كه در گذشته هلاک شدند و یا در آینده هلاک خواهند شد، چه تعداد از پیشوایان جاثر و ستمكار و یا عادل كه به اسم و بسب می شناسد، و چه كسانی به وسیلهٔ مرگهای طبیعی از دنیا می روند و یا كشته می شوند، چه تعداد پیشوایان شكست خورده كه شكستشان هیچ ضرری به او نمی رساند و چه تعداد امام یاری شدهای كه یاری كردنشان هیچ ضرری به

ا بحار الإنوار، ج ١٢٢ ص ١٩٢

اق دىر يى نداشت. <sup>ا</sup>

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿وَ مَنْ یُغْرِضْ عَنْ ذِکْرِ رَبِّهِ ﴾ فرمود مراد ار \*دکر ربه ﴾ ولایت علی بن ابی طالب النظام است. \*

﴿ فَمَنْ أَشْلَمَ فَأُولِئِكَ تَحَرَّوْا رَشَداً ﴾ يعني كسي كه حق را طلب كند

﴿ وَ أَمَّا الْقَاسِطُونَ. . ﴾ قاسط كسى است كه مانع از رفتن شود " ﴿ وَ أَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَداً ﴾ مساجد هفتكانه كه بـر آنـها

سجده می شود عبار تند از. دو کف دست، دو زانو، دو انگشت بزرگ پا و پیشانی. "

امام رضائليًّ فرمود: مساجد همان ائمه للبيَّ هستند. ٥

﴿ وَ أَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبُدُ اللَّهِ ﴾ يعني رسول خدا ﷺ

﴿ يَدُعُوهُ ﴾ كنايه از خداونداست.

﴿كَادُوا﴾ يعني قريش

﴿يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبُداً ﴾ يعني بر او قوى شدند

﴿ حَتِّي إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ فرمود: قائم و اميرالمؤمنين النِّكِ در رحعت. ﴿ فَسَيَعُلُمُونَ مَنْ أَضْعَفُ تَاصِراً وَ أَقَلُّ عَدَداً ﴾

فرمود: آن فرمایش أمیر المؤمنین علی این به رفر است که فرمود. ای فرزند صهاک به خدا سوگند اگر آن عهد و پیمانی که با رسول خدا آین سنتم

۱ بخارالانوار، ح ۳۶، ص ۸۹، تغسیر فرات کوفی، ص ۵۱۱؛ سورالتیقلیں، ح ۵ ص ۴۳۸ تفسیر برهان، چ ۸،صی ۱۴۰

۲ بحار الاتواراح ۲۵ من ۳۹۵ و ج ۲۶ من ۹۰ شواهد التنزيل، ح ۲ من ۳۸۶

۲. تفسیر برهال، ج ۸ ص ۱۴۱

٢ بحارالانوان ج ٨٦٪ من ١٢٣ ؛ تقسير برهان، ج ٨٠ ص ١٢٣

۵ بحارالانوار، ح ۲۳، ص ۳۳۱؛ تعسير صاعی. ج ۷، ص ۳۱۴ تفسير پرهان، ج ۸ ص ۱۴۳ . نورالثقلين، ج ۵، ص ۴۴۰

نبود و در علم الهي رقم نخورده بود كه من در دنيا طلب خلافت نكمم ميدانستي كه كدام يك از ما ياراني ضعيف و تعداد كمي دارد.

فرمود. هنگامی که رسول خدا ﷺ آنهه که در هنگام رجعت واقع خواهد شد را به آنها خبر داد، گفتند: این در چه وقت است ؛ خداوند فرمود: ای محمد به آنها بگو: ﴿إِنْ أَدْرِي أَ قَرِیبٌ مَا تُوعَدُونَ أَمْ یَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً ﴾ من نمی دامم آنهه که به شما وعده داده شده (عذاب الهی) نزدیک است یا پروردگارم مدتی برای آن قرار می دهد.

﴿عَالِمُ الْغَيْبِ قَلاَ يُطْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً ... ﴾ فرمود: خداوند به رسولش خبر مىدهد از آنهه كه از اخبار گدشته و از آنهه كه از اخبار آيندهٔ حضرت قائماً الله و رجعت و قيامت را براي اوسي بسندگ ا

حسین بن زیاد گوید از امام صادق الله شنیدم که در معنای آیه ﴿ اَنَّا لاَنَدْرِي أَشَرُ أُرِیدَ بِمَنْ فِي الْأَرْضِ أُمْ أَرْادَ بِهِمْ رَبِّهُمْ رَشَداً ﴾ فرمود به خدا سوگند خداوند شر را برای مردم اراده نکرد مگر زمانی که با معاویه بیعت کردند و حضرت حسن بن علی الله الله الردند، "

جابر گوید از امام باقر النّی شنیدم که در معنای آیه ﴿ وَ أَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَی الطّرِیقَةِ لاَّسْقَیْناهُمْ مَاءً غَدَقاً ﴾ فرمودند: یعنی کسی که چیزی از شرک شیطان از منکرین ولایت در آن جاری شود ﴿ عَلَی الطّرِیقَةِ ﴾ یعنی بر ولایت استقامت بورزند؛ نسبت به آن عهد و میثاقی که خداوند از فرزندان آدم گرفت (در عالم در) به آنها آب خوشگواری می آشامانیم. "

بحار الاتو ر، ح 20 ص 20 مور الثقلين، ج ٥٥ ص ٢٩٤ ؛ بمسير برهان، ج ٨، ص ١٩٤ .
 ٢. بحار الاتوار، ج ٢٣٠ ص ١٩٢ ؛ تضير برهان، ج ٨، ص ١٣٧

٣ يُجَارُ الأَبُو ارْ، حَ ١٤ ص ٢٣٢؛ بورالتَفْلَينَ جِ ١٤ ص ٢٣٨، تفسير برهان، ح ١٨ ص ١٢٠



## تفسير سورة مزمل

۷۳ – سورهٔ مـزمل در مکـه

نــازل شـده و دارای ۲۰ آیــه

است.



#### بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْنَٰنِ الرَّحِيمِ

يا أَيُهَا الْمُزْمُلُ (١)

قُم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلْبِلاَّ (٢)

نِصْغَةُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلْبِلاً (٣)

أَوْ رِدْ عَلَيْهِ وَ رَتُلِ الْقُرْآنَ ثَرْتِهِلاً (۴)

ِنَا سَنْلُقَي طَلَيْكَ قَوْلاً تَقْبِلاً (۵) إِنَّا نَاشِئَةُ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطُنَّا وَ أَقْوَمُ قَبِلاً (٦)

1 ــ ای جامه به خود پیچیاده،

٢ ـ شب را به پانعيز جز كمي.

۲٪ نیمی از شب یا کمی از آن واکم کن،

۴ ـ با بر آن نصف بیمزا و قرآن را با تدبّر تلاوت کن.

۵\_ هماتا برودی سحنی سنگین بر تو القا حواهیم کرد

۴\_همانا مماز شب مستحكم ترين صادت است

﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُمِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً \* نِصْفَهُ أَوِ انْتَقُصُ ﴾ فمرمود: او پيامبر عَيَّنَا الله بود كه خودش را با لباسي پوشانده و خوابيده بود، پس خداوند فرمود ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً \* نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً \* بعمى

اندكى ارتصف

﴿أَوْ زِدْ عَلَيْهِ ﴾ يعني مقداري بر آن قليل بيفزا. ١

\*وَرَ تُّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً \* فرمود. قرآن را با حروفی روشن بیان کن، و آن را ماتند ریگ پراکنده مکن، و همچون موی سر به هم نزدیک مگردان و حروف آن را چنان ادا کن که در دلهای سخت جا گیرد. <sup>۲</sup>

﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ يعنى قيام شب و آن قول الهى است كه فرمود: ﴿إِنَّ ناشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطُئاً وَ أَقْوَمُ قِيلاً ﴾ يعنى راست ترين قول است. "

> إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَنْحاً طُوبِلاً (٧) وَ اذْكُرِ اسْمَ رَبُكَ وَ تَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَسْبِلاً (٨)

۷ ـ همانا برای تو در روز وقت کافی و طولاتی است

۱۸ و اسم پروردگارت را یادکن و فقط به او علاقهمند شو

﴿ وَ تَبَسُّلُ إِلَيْهِ تَبَيِّيلاً ﴾ فرمود ابلند كردن دو دست و حركت نمودن انگشتان سبابه است. \*

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در معنای آیه او آن آک فیم النهار سبخاً طُوِیلاً فرمود: وقت زیادی برای خواب و برآ وردن حاجتت است (و تَبَدَّلُ إِلَيْهِ تَبُيلاً) یعنی عملت را برای او خالص کن. ٥

بورالثقلین، ج ۵ مین ۴۲۶۰ تقسیر صافی، ج ۱۲ مین ۳۲۱

۲ تقسیر برهان ج ۱۳۷ ص

٣ تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٢٢ ؛ تفسير برهان، ج ١٠ ص ١٩٨

۴ مستدرک الرسائل، ج ۵د ص ۱۸۵ ؛ بحار الانتوار، ج ۹۰، ص ۱۳۲۷ تنمسیر صنایی، ج ۱۷ می ۳۲۲ تنمسیر صنایی، ج ۱۷ می ۳۲۴ تنمسیر برهان، ج ۸۰ ص ۱۴۸

٥ بررالتعلين، ح ٥، ص ٢٤٦ ؛ تقسير برهان، ج ٨، ص ١٢٩

وَ طَعَاماً دَا غُصَّةٍ وَ عَذَاباً أَلْبِما ۗ (١٣)

يَوْم تَرَجُفُ الْأَرْصُ وَ الْجِالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَتَبِياً مَهِبِلاً (١٤)

۱۳ دو طعامي گلوگير، و عقابي دردماک

۱۴ ــ روزی که زمین و کوهها به لرزه در خیابیت، و کوهها به صورت تپهای شنی در می آیاد

﴿ وَ طَعاماً ذَا غُصَّةٍ ﴾ يعني قادر نيست كه آن را ببلعد.

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ ﴾ يعني فرو روند

﴿ وَ كَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيباً مَهِيلاً ﴾ يعني مانند ريگ پراكنده ميشود. ١

فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرَتُمْ يَوْمَا يَجْعَلُ الْوِلْذَانَ شَهِبًا ﴿١٧﴾

۱۷ ـ پس اگر کافر شوید چگونه خود را (از عداب الهی) تجات می دهیا ۹ آن روزی که کودکان را (از هول و سختی) پیر میکند

\*فَكَیْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ یَوْماً یَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِیباً ﴾ یعنی اینکه امروز کافر
 میشوید چگونه از عذاب روزی که بنچه ها را پیر میکند خودتان را نگه
 میدارید،

﴿ فَكَيْفَ تَسَتَّقُونَ ... ﴾ يعنى كودكان از هول ناله اى كه مى شنوند بعير مى شوند. ٢

إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَنْهَىٰ مِنْ ثَلْثَنِي اللَّيْلِ وَيضْغَهُ وَ ثُلَثَهُ وَ طَائِفَةً مِن الَّذَبِنَ مَعَكَ وَ اللَّهُ يُفَدُّرُ اللَّيْلُ وَ النَّهَارَ عَلِمَ أَنْ لَنْ سُخْصُوهُ فَعَاتَ غَـلَيْكُمْ

د بورالثقلین، ج ۵، ص ۴۵۱ : تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۲۳ ؛ تفسیر برهای، ج ۸، ص ۱۵۰ ۲ بیجارالاتوار، ج ۶، ص ۳۲۸

فَاقْرُوَّا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ عَلِمَ أَنْ سَيَكُونَ مِنْكُمْ مَرْضَى وَ آخَرُونَ يَصْرِئُونَ هِي الْأَرْضِ يَبْتَعُونَ مِنْ فَصَلِ اللَّهِ وَ آخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَاقْرُوَّا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَ أَقْبِعُوا الصَّلاةَ وَ آتُوا الرَّكاةَ وَ أَقْرِصُوا اللَّهُ قَرْصاً حَسساً وَ مَا تُقَدِّمُوا لِأَنْصَيْكُمْ مَنْ خَيْرٍ تَبِحِدُوهُ عَلَدَ اللَّهِ هُوَ خَيْراً وَ أَعْظَمَ أَجْراً وَ اسْتَغْفِرُو اللّهَ إِنَّ اللّهِ عَقُورٌ رَحِيمٌ (٢٠)

۱۱ همانا پروردگارت می دادا که تو و کسانی که با تو هستند دو سوم شب یا بصحب شب و یا یک سوم شب را به یا می حیرید، و خداوند شب و رور را انداره گیری می کند، او دانست که شما نمی توانید آن را انداره گیری کنید پس از شما در گذشت پس تا حدّ توان قرآن بخوانید، او دانست که برودی گروهی از شما مریص می شوند و گروهی دیگر برای به دست آوردن فضل الهی به سعر می روباد و گروهی دیگر نیز در راه حداوند به جهاد می پردارند پس باز در حدّ توان قرآن محوانید، سار به یا دارید، و رکات بیرد ریاد، و به حداوند قرص بیکو بدهید، و آمچه از کارهای حبیر برای حدودتان پیش می مرسید آن را در حداوند به بهترین وجه و بررگ ترین یاداش حوهید می مرسید آن را در حداوند طلب مغفرت کنید، همانا که حداوند آمرزنده و مهربان

ابی الجارود از امام ماقر الله و روایت می کند که در شفسیر آیده ﴿ إِنَّ رَبَّکَ يَعْلَمُ أَنَّکَ تَقُومُ أَذْنَیُ مِنْ تُلُتَّيِ اللَّيْلِ وَ نِصْفَهُ وَ تُلُتُمُ ﴾ فرمود رسول خدا يَنَّيْلَ اين عمل را انجام داد، و مردم را به آن بشارت داد، ولی بر آنان دشوار آمد.

﴿عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ﴾ وخدای تعالی دانست که ضبط یک سوم و نصف، و دو سوم برای مردم دشوار است، یک مسلمان نیمه شب از خواب برمیخیزد، در حالی که نمی داند چه ساعتی نصف یا دو سوم می شود، و چه بسا برای درک آن ساعتهای معین تا به صبح بیدار ساند. لذا خدای تعالی این آیه را نارل کرد: ﴿ إِنَّ رَبِّکَ یَعْلَمُ أَنَّکَ تَقُومُ أَذْنَیْ مِنْ تُلْتَیِ اللَّیْلِ \_ تا \_ عَـلِمَ أَنْ لَـنْ تُحْصُوهُ ﴿ وَ فرمود: خدا میداند که شما نمی توانید نصف و تلث را به دست بیاورید. و لذا این آیه شریفه آن حکم را نسخ کرد.

﴿ فَاقْرَوُا مَا تَيَسُّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ و بدانيد كه هيچ پيغمبرى نيامده مكر ايمكه نماز شب را در خلوت ميخواند، و هيچ پيغمبرى اين نماز شب را در اول شب بجانمي آورد. أ

سماعه گوید از امام ﴿ اَلَٰهُ در معنای آیهٔ ﴿ وَ أَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾ سوال کردم، فرمود: آن به غیر از زکات است. ۲

ا بحارالاتواردج ٨٤ من ١٣٥

۲ بحار الانوار، ح ۹۳، ص ۹۴؛ بورالطلين، ج ۵، ص ۴۵۲؛ تفسير صافى، ج ۷ ص ۳۲۸. تفسير برهان، ج ۸، ص ۱۵۱

Same fings if

## تفسير سورة هدثر

۷۶ – سورهٔ مندثر در مکنه

نازل شده و دارای ۵۶ آیه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

يَا أَيُّهَا الْمُدُّثِّرُ (١)

مُّمَّ فَأَلَٰذِرْ (٣)

رَ رَبُّكَ فَكُبُرُ (٣)

وَ ثِيَاتَكَ فَعَهُوْ (۴)

وَ الرُّجُزُ فَاهْجُرُ (۵)

وَ لاَ تَمْثُنَّ تَسْتَكُثِيرٌ (٦)

ا \_ ای جامهٔ خواب بر خود پیچیامه

المبرحيزو اللاكن

۳ ـ و پروردگارت را به بزرگی یادکن.

۴ ـ و لباست را پاک گردان.

۵\_و از مایاکی دوریکن

عرو ست مكدار و زياده طلب مباش

﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ \* قُمْ فَأَنْذِرْ \* وَ رَبَّكَ فَكَبَّرْ \* وَ ثِيابَكَ فَطَهِّرْ \* يعني اي

رسس بیم بده ، «مدثر» یعنی لباس به خود پیچیده،

﴿قُمْ فَأَنْذِرْ﴾ آن قيام حضرت در هنگام رجعت است كه در آن زمان مردم

را انذار میکند

وَ ثِیابَکَ فَطَهُرُ \* که تطهیر لباس کوتاه کردن آن است و فرمود. شیعیان ما یاک هستند. ا

> ﴿ وَ الرُّجُزَ فَاهْجُرُ ﴾ كه ﴿رجز ﴾ يعنى خبائت و كثيفى ` ﴿ وَ لا تَمْنُنْ تَسْنَكُثِرُ ﴾

ابی الجارود روایت میکند. هیچ وقت چیزی عطا مکن که چشم داشت بیشتر از آن را داشته باشی."

> أَوِذَا تُقِرَ فِي النَّاقُورِ (٨) فَذَلكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمٌ غَسِرُ (١) عَلَى الْكَافِرِينَ غَيْرٌ يَسِرٍ (١٠) ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِداً (١١) وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَنْدُوداً (١٣) وَمَهَدُّتُ لَهُ مَالاً مَنْدُوداً (١٣) وَمَهَدُّتُ لَهُ تَمْهُبِداً (١٣) وَمَهَدُّتُ لَهُ تَمْهُبِداً (١٣) مَنْ يَفْتَمُ أَنْ أَرِيدَ (١٥) مَنْ يَفْتَمُ صَعُوداً (١٧) إِنَّهُ فَكُرُ وَقَدُرَ (١٨)

ا. مورالتفدین، ج ۵ ص ۴۵۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۳۳
 ۲ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۵۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۳۲
 ۳ بحارالانواز، ج ۹، ص ۴۴۴ و ح ۹۳، ص ۱۴۴؛ تورالتقلین، ح ۵، ص ۴۵۴؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۵۵؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۵۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۳۲

فَقُيلَ كَيْفَ قَدَّرَ (١٩) ثُمَّ قَبَلَ كَيْفَ قَدَّرَ (٢٠) ثُمَّ مَطَّرَ (٢١) ثُمَّ مَصَسَ وَ يَسْرَ (٢٢) ثُمَّ أَذْبَرَ وَاسْتَكْتَرَ (٣٢) فَقَالَ إِلَّ هَذَا إِلاَّ سِخْرُ يُؤْثَرَ (٣٢) وَمَا أَذْبَرَ وَاسْتَكُنْ (٣٦) إلَّ مَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشْرِ (٢٥) تأشليه سَقَرَ (٣٦) وَمَا أَذْراكَ مَا سَفَرُ (٣٧) لا نُبْقي وَ لا تَذَرُ (٢٨) لؤ حَةً يُلْبَشْر (٣٩)

عُلَيْهَا بَشَعَةً غَشَرَ (٣٠) وَ مَا جَعَلْنَا أَصْحَاتَ النَّارِ إِلاَّ مَلاَثِكَةً وَ مَا جَعَلْنَا عِدُّتَهُمْ إِلاَّ مِثْنَةً بِلَدِينَ كَفَرُو.

وَ مَا جَعَلُمَا اصْحَاتَ النَّارِ إِلَا مَلاَئِكَهُ وَ مَا جَعَلُمَا عِدْمُهُمْ إِلَّا فِيلَهُ لِللَّذِينَ ال لِيُسْتَنِيْقِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابُ وَ يَزْدُادَ اللَّذِينَ آمَنُوا إِيمَاناً وَ لاَ يَرْتُاتَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابُ وَ الْمُقُومِدُونَ وَلَيْقُولَ اللَّذِينَ فِي قُلُومِهِمْ مَرْضٌ وَ الْكَافِرُونَ مَا دَا أُرادَ اللَّهُ بِهَٰذَا مَثَلًا كَذَلِكَ يُفِيلُ اللَّهُ مَنْ يَشَاهُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاهُ وَ مَا يَغْمَمُ جُنُودَ وَبُكَ إِلاَ هُوَ وَ مَا هِيَ إِلاَّ ذِكْرَىٰ لِلْنَشَرِ (٣٦)

الديس هنگامي كه در صور دميده موشود،

٩\_پس آن روز، روز بسیار منحتی است،

۱۰ سو برای کافران آسایشی نیسته

11\_كسى واكه حود او را به تنهايي آفريدهام به من واگدار،

11 ــو برای او مال فراوانی قرار حادم،

۱۳ ساو قررمناتی که در بزداو هستند،

۱۴ و تمام وسائل ربلگی را برای او مهیّا بمودم

١٥ ـ سپس طمع دارد كه آن را رياد كتم.

۱۶ ـ هرگر (چنین نمیشود) چراکه او به ایات ما دشمنی میوورد

١٧ ــ به رودي او را يه بالا رفش ارگرديه عدايي بسيار متحت مجبور ميكتم

۱۸ ـ همانا او اندیشه کرد و آماده نمود.

14 ـ پس مرگ بر او باد چگونه اندیشهٔ غلطی کرد

۲۰ ـ بار هم مرگ بر او باد که چگونه اندیشهٔ (شیطانی) کرد

۲۱\_میس نگاه کرد

٢٢ ـ سيس چهره در هيم كرد و با عجله آماده شد.

۲۲ ـ سپس پشت کود و تکبر ورزید.

۲۴ ـ پس گفت این (قرآن) سجر و بیان سجرانگیری همهجوب سمجرهای گفشتگان است.

۲۵ ساین (آیات قرآن) گفتار بشری بیش سست

۲۶ ـ بزودی او را وارد اُتش دورج میکنم

۲۷ ـ و تو چه می دانی که سقر چیست؟

۲۸ ـ به چیری را باقی میگلارد و به چیری را رها میسارد

٢٩ ــ از بين يرتده يوست بدن ماست.

۳۰ــبر أن آنش نوزده (فرشتهٔ عداب) گمارده شدماند

۳۱ سو ما ماموران دوژخ را فرشتگان (عدان) فرار دادیم، و معداد ً بها ر حر برای فته و آرمایش کافران فرار مدادیم تا کسانی که به ایها کناب داده شده نعین کنند و در ایمان مومنان بیفراید، کسانی که به انها کتب داده شده و ایمان آوردند شک نکنند، و کسانی که در قلبهایشان مترضی هست و کافران نگویند حداوند از این توصیف کردن چه مظوری دارد؟ بسچنین حداوند کسی را که متحواهد گمراه میکند و کسی را که متحواهد هدا سامی کند، و لشگریان پروردگارت را جر خداوند نمی داند، و این تذکری جر برای بشر نیست.

#### رنگ به رنگ شدن کافران از شنیدن آیات قرآن

﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ - تا - ذَرْنِي وَ مَنْ خَلَفْتُ وَحِيداً ﴾

این آیات دربارهٔ ولید بن مغیره که پیر مردی مجرب از هوشمندان زیرکان عرب بود نازل شد، وی یکی از کسانی بود که رسول خدا ﷺ را استهزاء میکرد،

رسول خدا سَنَهُ در حجر اسماعیل مینشست و قرآن میخواند، روزی قسریش که دور ولید بن مغیره جمع شده مودند از او پرسیدند: ای ابوعبدالشمس این چیست که محمد سَنَهُ میگوید؟ آیا شعر است یا کهانت، و یا خطابه؟

گفت: بگذارید نزدیکش شوم و کلامش را بشنوم پس مزد آن حناب رفت و گفت.ای محمد از اشعاری که سرودهای برایم بخوان.

حضرت ﷺ فرمود: آنچه میخوانم شعر نیست، بلکه کلامی از خداوند متعال است، که آن را برای ملائکه و انبیا و رسولان خود پسندیده است ولید گفت: مقداری از آن را برایم تلاوت کن،

رسول خدا المُنظِينة سوره ﴿ حم سجده ﴾ را خواند، وقتى رسيد به أيه شريفه

﴿ فَإِنْ أَعْرُضُوا فَقُلُ أَنْذَرُتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَ تَمُودَ ﴾ لرره سراسدام وليد افتاد و موى بدنش راست شد، و بدون اينكه براى قريش حبر سرد كه چه شد، مستقيما به خانه خود رفت.

قریش نزد انوجهل رفته گفتند: ای ابو حکم، ابو عبد الشمس از دین حود بیرون شد و به دین محمد گروید مگر نمیبینی که ار آن زمان که به نزد محمد گرای ندر محمد گرای محمد گرای معبع ابو جهل نزد ولید رفت و گفت ای عمو تو ما را سرافکنده و رسوا کردی، و زبان شمانت دشمن را بر سر ما دراز کردی، و به دین محمد گرویدی.

ولید گفت: من به دین او نگرویدهام و لیکن از او کالامی شنیدم که از سنگینی و دشواری پوست بر بدن جمع می شود.

ابن جهل گفت: حال بگو ببینم آیا کلام او خطابه نبود؟

گفت: نه، برای اینکه خطابه کلامی متصل و پیوسته است، و کلام او مند بند است، آن هم بند بندی که بندهایش شباهتی به هم بدارند.

ابو جهل پرسيد، آيا شعر است؟

گفت: به، شعر هم نیست، برای اینکه تو خود آگاهی که من همه اقسام اشعار عرب را شنیدهام، بسیطش و مدیدش و رجرش را، و کلام محمد به هیچ وجه نمی تواند شعر باشد.

ابر جهل پرسید پس چیست؟

وليد گفت: بايد به من مهلت بدهي در بار هاش فكر كنم

فردای آن روز قریش به ولید گفتند: ای ابو عبد الشمس، خطرت در ساره

۱. فصلت، آیهٔ ۱۳ ؛ پس اگر اعراض کنند به آنها بگو من شما را از ضاعقه ی مانند ضاعفهٔ عاد و شهود ترسانیدم.

سؤال ما چە شد؟

گفت شما بگویید کلام محمد علی سحر است، برای اینکه دل انسال را مسخر میکند، لذاخدای تعالی درباره وی فرمود: ﴿ ذَرْنِی وَ مَنْ خَلَقْتُ وَحِیداً \* و اگر او را وحید خواند، برای آن بود که او به قریش گفته بود پوشش خانه کعبه یک سال به عهده من به تنهایی است، و یک سال به عهده همه شما، چون او مال بسیار و باغهای زیادی داشت، و دوازده پسر در مکه داشت، و دارای ده برده بود، که نزد هر یک از آنها هزار دینار مال التجاره بود، و قنطار آن روز مماه مین هزار دینار بود. میگویند: «قنطار» عبارت بود از پوست گاوی که مملو از طلا باشد.

پس خداوند نازل فرمود: ﴿ ذَرُنِي وَ مَنْ حَلَقْتُ \_ تــا \_ صَـعُوداً ﴾ در جـهنم کوهی است که آن را صعود میگویند. ۱

﴿ ثُمَّ نَظَرَ ۞ ثُمَّ عَبَسَ وَ يَسَرَ ﴾ «عبس» يعني رويش را ترش كرد و «بسـر» يعنى اخم كرد،

﴿ ثُمَّ أَذَبُرَ وَ اسْتَكُبُرَ فَقَالَ إِنْ هَٰذَا إِلاَّ سِحْرُ يُواثِرُ إِنْ هَٰذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ - تا -ما سَقَرُ ﴾ كه «سقر» وادى در آتش جهنم است

﴿ لاَ تُنْتِي وَ لا تُذَرُ ﴾ يعنى آتشى است كه نه چيزى را باقى مىگذارد و نه از چيزى مىگذارد.

﴿ لَوَّا حَدُّ لِلْبَشِرِ \* عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ \* براه كرم شده و او را مىسوراند.

﴿عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ ﴾ ملائكه آنها را عذاب مىكنند و آن قول الهى است كه فرمود. ﴿وَ مَاجَعَلْنَا أَصْحَابَ التَّارِ إِلاَّ مَلاَئِكَةً ﴾ و آنها ملائكه در آنش هستند كه گناهكاران را عذاب مىكنند.

١. بحار الانوار، ج ٢، ص ٢٢٤

﴿ وَ مَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ براي هر مردي توزده مالائكه است كه او را عذاب ميكنند. ١

امام صادقﷺ در معنای آیهٔ ﴿ذَرْنِي وَ مَنْ خَلَقْتُ وَجِيداً﴾ فرمود وحید یعنی ولدالزنا است که منظور زفر باشد <sup>۲</sup>

﴿ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً ﴾ يعنى اجلى را تا مدت مشخص شده براى او قرار دادم.

﴿ يَبِينَ شُهُوداً ﴾ اصبحابي كه شهادت دادند ارث نميگدار د

﴿ وَ مَهَّدَّتُ لَهُ تَمْهِيداً ﴾ آنهه را که برای او آماده کرده بودم ملک او قرار دادم.

﴿ تُسمُ يَسطَمَعُ أَنْ أَزِيدٌ ۞ كُلاً إِنَّـهُ كُانَ لِآيَـاتِنَا عَنِيداً ﴾ يعنى ولايت اميرالمؤمنين الله را منكر مى شدند به خاطر اينكه با رسول خدا الله دربارة ولايت آن حضرت دشمني مى كردند.

﴿ سَأَرْ فِقَهُ صَعُوداً ﴾ إِنَّهُ فَكُمْ وَ قَدْرَ ﴾ كه «فكر» يعنى دربارة ولايت اميرالمؤمنين الآثِهُ كه به آن امر شده بود فكر كرد، و «قدر» يعنى اكر رسول خدا سَلِيم أن بيعتى كه ما اميرالمؤمنين الآثِهُ در زمان رسول خدا سَلِيم عُردن بود نشود.

> ﴿ ثُمَّ نَظْرَ ﴾ به سوى پيامبر عَيَّالَةٌ و اميرالمؤمنين النَّهُ ﴿ عَسَ وَ بَسَرَ ﴾ از آنچه به آن امر شده بود. "

۱ بحارالانوار، ج ۱۸ ص ۲۹۴ : تفسیر صافی، ج ۱۷ می ۳۲۳؛ تفسیر برهان، م ۱۸ ص ۱۵۷

٢ محارالاتوان ج ٢٠من ١٤٨

۳ نفسیر صافی کے ۱۷ ص ۲۳۲۰ تفسیر برهان پر ۸ ص ۱۵۸ دورالتفلی، ح ۵، ص ۴۵۲

﴿ ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكْبَرَ ﴿ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرُ يُؤْثَرُ ﴾ زفر گفت كه بيامبر عَيَّرَالُّهُ مردم را به وسيلة على على الله سحر كرده است.

﴿ إِنْ هَٰذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشِرِ ﴾ يعني آن وحي از جانب خداوند نيست. ﴿ سَأُصُلِيهِ سَقَرَ ﴾ تا آخر دربارة زفر نازل شده است. ١

إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُثِرِ (٣٥) نَدْبِراً لِلْبَشْرِ (٣٦)

٣٥ ـ كه اين يكي از بزرگثرين آيات خداست

۳۶ پند و اندرزی برای انسان، هاست.

امام باقر اللَّهِ در معنای آیـهٔ ﴿إِنَّهَا لَا خُدَّی الْکُبُرِ ۞ نَدِْیراً لِـلْبَشَرِ ﴾ فرمود: یعنی فاطعه ﷺ ."

> كُلُّ نَفْسِ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةً (٣٩) إِلاَّ أَضْخَابَ الْبَسِنِ (٣٩) هي جَنَّاتِ يَشْنَاءَلُونَ (۴٠) عَنِ الْمُجْرِمِينَ (۴۱) مَا سَكَكُمُ مِي شَقَرَ (۴۲) فَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ (۴۲) وَ لَمْ نَكُ يُطْمِمُ الْبِسْكِينَ (۴۳) وَ كُمَّا مَخُوصٌ مَعَ الْخَائِضِينَ (۴۳)

أ. ثورالثقلين، چ هدمي ۴۵۸؛ تاسير برهان، چ ۸دمين ۱۶۲
 ۲ بحارالانوارد چ ۲۲، ص ۲۲۱ و چ ۴۳، ص ۲۲؛ بورالثقلين، چ ۵ ص ۴۵۸؛ تفسير برهان، چ ۸دمن ۱۵۹

وَ كُنَا تُكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٢٦)

خَتَى أَتَانَا الْبَقِينُ (٤٧)

فَمَا تَنْفُعُهُمْ شَعَاعَةُ الشَّافِعِينَ (٤٨)

فَمَا لَهُمْ عَنِ النَّذُّ كِرَةِ مُعْرِصِينَ (٤٩)

كَأَنَّهُمْ خُمُرٌ مُسْتَنْفُرَةٌ (٥٠)

فَرَّتْ مِنْ فَمْتُورَةٍ (٥١)

۱۲۸ هر تفسی درگرو عمل جود است.

٣٩ مگر اصحاب يمين.

۳۰ در باعهای بهشت، سؤال میکسد

11\_از مجرمان. [ ميم

٣٢ ـ چه چيز شما را در مورح افكند؟

۴۲ میگویند: از نمارگراران نبودیم.

۲۴ و مستمثلان را اطعام تمرکزدیم،

40 ـ و با اهل باطل رفت و آمد داشتیم.

۴۶ ـ و ما روز قيامت را تكديب ميكرديم.

۲۷ ـ تا اینکه مرگ ما فرا رسید

۴۸ پس شماعت شماعت کننگان به حال آنها بعمی نمی رسانا

۲۹ پس چرا از متلکر شدن آن روز اعراض میکند؟

۵۰گویی گورخران رمیامای هستند.

۵۱ که از شیر درنده میگریزند.

﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةً ۞ إِلاَّ أَصْحَابَ الْيَمِينِ ﴾ مراد از يمين الميزالمؤمنين الله و مراد از اصحاب شيعيان آن حضرت مي ناشند كه به

دشمنان آل محمد ﷺ ميكويند: ﴿ مَا سَلَكَكُمُ فِي سَقَرَ ﴾ چه چيز شما را در دورزخ افكند؟

أنها مىگويند: ﴿لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴾ يعنى از پيروان ائمه اللَّيْ نبوديم ﴿وَ لَمْ نَكُ نُطُعِمُ الْمِسْكِينَ ﴾ حقوق آل محمد اللَّيْ از خمس براى ذوى قربى و يتامى و مساكين و ابن السبيل كه انها از ال محمد اللَّيْ فسنند

﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْحُائِضِينَ ۞ وَكُنَّا نُكَـذَّبُ بِيَوْمِ الدِّيسِ ﴾ يعني روز مهازات.

﴿حَتِّي أَتَّا الْيَقِينُ ﴾ كه يقين يعنى مرك.

﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ اگر هر ملک مقربی و نبی مرسلی دربارهٔ ناصب آل محمد الله شفاعت کنند شفاعتشان مورد قبول واقع نمی شود، سپس فرمود: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ از آنچه از موالات و دوستی امیر المؤمنین الله برای آنها گفته می شود.

﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنَّفِرَةً \* فَرَّتْ مِنْ قَسْوَرَةٍ \* كه «قسوره» يعنى شير. ١

بَلْ يُربِدُ كُلُّ الْمُرِيِّ مِنْهُمْ أَنْ بُؤْتِيٰ صُحُعاً مُنَشَّرَةً (۵۲) ۵۲\_بلک هر یک از آنها میخواهند که نامهای حداگانه سرایش فسرستاده شود

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در تقسیر جمله ﴿بَلُ یُرِیدُ کُلُ الْمِرِیْ مِنْهُمْ أَنْ یُوایت میکند که امام باقر الله الله در تقسیر جمله ﴿بَلُ یُرِیدُ کُلُ المُرِیْ مِنْهُمْ أَنْ یُواین صُحُفاً مُنَشَرَةً ﴾ فرمود: شان نزول این آیه آن بود که مردم به رسول خدا مَنْهُ گفته بودند: ای محمد به ما چنین رسیده که در منی اسرائیل مرکس مرتکب گناهی می شد صبح، گناه و کفاره گناه خود را در موشته ای

١ تضيير صدى، ج ٧، ص ١٣٦٠ ورالتعليق، ج ٥٠ ص ١٩٦٩ تفسير يرهان، ج ٨، ص ١٥٣

پهلوي سرش میدید

جبرئیل به رسول خدا الله نازل شد، و گفت. قوم تو سعت جاریه در بنی اسرائیل در باره گناهان را خواستند، اگر بخواهند ما با ایشان نیز همان رفتار را میکنیم، و آنان را به همان عذابهایی که بنی اسرائیل را گرعتیم می گیریم، و مردم حس کردند رسول خدا آله و دوست ندارد که چنین سنتی در میان امتش جریان یابد. ا

وَ مَا يَذْكُرُونَ إِلاَ أَنْ يَشَاهَ اللَّهُ هُوَ أَهْلُ الصَّوىٰ وَ أَهْلُ الْمَغْفِرَةِ (۵٦) 26 و ما يخ كسى بناد ممىگيرد مكر أنكه حداوند بحواهد، او هل نفوا و اهل آمرزش است

﴿ هُوَ أَهْلُ التَّقُوىٰ وَ أَهْلُ الْمَغْفِرَةِ ﴾ يعنى خدا اهليت آن را دارد كه از او پروا كنند و اهليت آن را دارد كه بيامر ژد. "

۱ بخارالانوار، ح ۹، ص ۲۲۶ ، تفسیر هافی، ح ۷، ص ۲۳۱ ، تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۶۳ ، بورالتقلیر، ج ۵، ص ۴۶۰ ۲ بورالتقلیر، ج ۵ ص ۴۶۰

# تفسير سورة قياهت

۷۵ – سورهٔ قیامت در مکـه

نسازل شنده و دارای ٤٠ آينه

است.



### بشم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

لأَأْنُسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ (١)

وَلاَأَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَامَةِ (٢) أَيَحْسَبُ الْإِنْسَالُ أَلَّنْ تُجْمَعَ عِظَامَةُ (٣)

بْلَيْ قَادِرِيِنَ عَلَىٰ أَنْ يُسَوِّيَ بِنَاتَهُ (٣)

عَلْ يُرِبِدُ الْإِنْسَانُ كِيَفْجُرَ أَمَامَهُ (۵)

يَسْئُلُ أَيُّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ (١٠) فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ (٧)

ا ـ سوگند به روز قیامت.

۲ ـ سوگنار به نفس ملامتگو

۳\_آیا انسان میپنتارد که ما هرگز استخوانهای او را جمع ممیکنیم؟ ۴\_آری ما قادریم که حتی سرانگشتان او را میر منظم و مورون درست کنیم. م

۵ ملکه انسان می حواهد تمام عمرش را به هجور مگذراند.

۲... (لدا) میپرسد قیامت چه وقت خواهد بود؟
 ۷... (بگو) هنگامی که برق چشمها (از شدت و حشت و هول) حیره نماند

﴿ لا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيْامَةِ ﴾ يعنى به روز قيامت سوكند مىخورم.

\* وَ لا أُقْسِمُ بِالنَّقْسِ اللَّوْامَةِ \* نفس لوامه، نفس آدمي است كه نافرماني كرده و خداي عز و حل ملامنش فرموده است.

\* أَيَحْسَبُ الْإِنْسَالُ الَّنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ \* بَلَيْ قادِرِينَ عَلَىٰ أَنْ سُوِّيَ بَنَادَهُ \* اكر خداوند ميحواست اطراف انگشتان را مورون و منظم درست ميكرد

﴿ بَلْ يُرِيدُ الْإِنْسَانُ لِيقُجُرَ أَمَامَهُ ﴾ گناه را جلو مياندازد و توبه را به تاحير و ميگويد: به زودي توبه ميكنم. ا

﴿ يَسْتُلُ أَيُّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ ﴾ يعني چه وقت ميباشد

﴿ فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ ﴾ چشم برقي ميزند و ديگر نمي تواند در حدقه بكردد

كَلاَ لاَ وَزُرَ (١١)

11\_هرگز (چنین نیست) فرار و پتامگامی تدارد

﴿كُلَّا لا وَزَّرَ ﴾ يعني پناهگاهي ندار د

يُمَوُّا الْإِنْسَانُ يَوْمَنِذٍ مِنَا قَدُّمْ وَ أَخَّرَ (١٣)

تَلِ الْإِنْسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ تَصِيرَةٌ (١٤)

وَ لَوْ أَلْقَى مَعَاذَ بِرَهُ (١٥)

۱۳ ــ آن روز اســان را به اعمالی که پیش و پس فرستاده آگاه میکنند

۴ ا دبلکه انسان بر خویشتن آگاه است.

10 ـ اگر چه (برای رهایی) عدرهایی بیاورد

﴿ يُنَبُّوا الْإِنْسَانُ يَوْمَتِدْ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَّرَ ﴾ انچه از گذشته و آينده است خبر ميدهد.

<sup>1.</sup> نورالثقليي، ح 🖈 ص 181

\*بَلِ الْإِنْسُانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةً \* وَ لَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ \* يعنى مىداند كه چه
 كار كرده است اگر چه عذر و بهانه بياورد. ا

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در معنای آیه ویستو الانسان یومید به آنچه از خیر و شر که مقدم داشت، و به آنچه سنت قرار داد که پس از او جریان پیدا کند که اگر بد و شر باشد همچون دیگران گرفتار وزر آن خواهد شد و از وزر دیگران چیزی کاسته نمی شود، و اگر خیر و نیک باشد، او را همچون دیگران پاداشی است و از پاداشهای دیگران چیزی نمی کاهد. "

إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرْ آلَهُ (١٧) فَإِدَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعُ قُرْ آلَهُ (١٨)

ثُمُّ إِنَّ مَلْتِنا بَيَانَةُ (١٩)

كَلاُّ بَلْ تُجِنُّونَ الْعاجِلَةُ (٢٠)

وَ تُدُرُونَ الْآخِرَةَ (٢١)

وُجُوةً يَوْمَئِذِ نَاضِرَةً (٢٢)

إلى رَبُّهَا نَاظِرَةً (٢٣)

وَ وُجُوهٌ يَوْمَتِدٍ فَاسِرَةً (٢٤)

۱۷ ـ. همانا جمع کردن و حواندنش بر عهدهٔ ماست.

۱۸ ـ پس هنگامی که آن را خواندیم، از حواندن آن پیروی کی،

14 ـ سپس بیان کردن ان بر عهدة ماست

۱ تقسیر میانی، ج ۱، ص ۳۴۷

۲ بهسیر صافی، ح ۷، ص ۴۴۷؛ بورالتقلین، ح ۵ ص ۴۶۱؛ تفسیر برهان، ح ۸ ص ۱۶۶۰

۳۰ هرگز (چین بیست)، بلکه شما دیای رود گذر را دوست دارند

٢١ ... و أحوت را وا مي گذاريك

۲۲ در آن روز صورتهایی مسرور و تورانی است.

۲۲ ـ و (با چشم دل) به سوی پروردگارش مینگرد

۲۴ و در آن صورتهایی عبوس و عمگین است

﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرْآنَهُ ﴾ يعني جمع كردن قرآن و خواندن آن بر عهدهٔ آل محمد البَيْنَا است

﴿ فَإِذَا قَرَأْنُهُ فَ تَبِعُ قُرُآنَهُ ﴾ هنگامي كه از آيات قرآن ميخوانيد از آن پيروي كنند.

﴿ ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ يعنى تفسير قرآن.

﴿ كُلاُّ بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ ﴾ كه مراد از «عاجله» همين دنياي حاضر است.

﴿ وَ تَذَرُونَ الْآخِرَةَ ﴾ يعني آخرت را رها ميكنيد.

﴿ وَجُوهٌ يَوْمَنِذِ نَاضِرَةً ﴾ يعني نوراني.

﴿ إِلَىٰ رَبُّهَا تَاظِرٌ أَ﴾ به وجه الهي نظاره ميكنند يعني به رحمت و تعمتهاي الهي نظاره ميكنند. أ

﴿ وَ وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ بَاسِرَةً ﴾ يعني خوار ذليل.

كَلاَّ إِذَا تَلَعَتِ التَّرَافِيَ (٢٦) وَ قَبِلَ مَنْ زَاقٍ (٢٧) وَ ظَنَّ أَنَّهُ الْفِراقُ (٢٨) وَ الْتَقَّتِ الشَّاقُ بِالشَّاقِ (٢٩)

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۶۸

إلى رَبُّكَ يَوْمَنَذِ الْمَمْاقُ (٢٠)

۲۶ .. هرگر (چنین نیست)، هنگامی که حانشان به گلوگاه برسد ۲۷ ــ و گفته شود. آیا کـــی هــت که این بیمار را نجات دهد؟ ۲۸ ــ و یقین به جدایی از دنیا میکند.

۲۹ و (هنگام جان دادن) ساقهای پا به هم بیبچد

۳۰ در آن روز مسیر همه به سوی پروردگارت حواهد بود.

﴿ كُلُّ إِذَا بَلَغَتِ التَّراقِيَ ﴾ هنگامي كه جان به ترقوه برسد.

﴿ وَ قِيلَ مَنْ راقٍ ﴾ به او گفته میشود: چه کسی میتواند تو را با افسون نجات دهد.

﴿ وَ ظُنَّ أَنَّهُ الْقِرَاقُ ﴾ يعني يقين ميكند كه زمان قراق و حداثي از دنيا رسيده است.

> ﴿ الْتَقَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﴾ يعنى دنيا با آخرت در هم مى پيهد. ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَئِذِ الْمَسَاقُ ﴾ به سوى خدا رانده مى شوند. ١

> > فَلاصَدُقَ وَ لاصَلَٰى (٣١) وَلكِنْ كَذَّبَ وَ تَوَلَٰى (٣٢) ثُمُّ ذَهَت إلِىٰ أَهْلِهِ يَتَمَطَٰى (٣٣) أَوْلَى لَكَ فَأَوْلِيٰ (٣٣)

۳۱\_(آن روز گفته شود) او به تصادیق کرد و به نماز حوابلد ۳۲ـدولکن تکدیب کرد و اعراض نمود.

۲۲۳\_سیس متکبراته به سوی خانوادماش رفت

۱ تمسیر صافی، ج ۷، ص ۳۵۰

۳۴ (به گفته شود علاب الهی) برای تو سراوارتر است، سراوارتر ﴿ فَلا صَدَّقَ وَ لا صَلَّى ﴾

سبب نزول آیه این بود که رسول خدا آگی در رور غدیر خم مردم را سه بیعت با علی ایک فرا خواند چون به صردم رسانید آنهه را که از جالب پروردگار درباره آن حضرت مأمور بود و مردم از اسر پیعمبر اکرم آگی برگشتند معاویه ملعون بر مغیرة بن شعبه و ابی موسی اشعری تکیه کرده برد متوجه عشیره خود شد و گفت بخدا قسم من هرگز ایمان و اقرار به ولایت علی ایک نخواهم آورد و گفتار محقد آگی داررباره علی ایک تصدیق نمی کنم خداوند این آیات را نازل فرمود: ﴿فَلاْ صَدَّقَ وَ لاْ صَلّی \* وَ لَکِنْ کَذَّبُ وَ تَوَلّی الله می کند و از حکم ما بر می گردد و به سوی اهلش با تکبر و نخوت روی آورد و ای بر چنین شخصی که به عذاب و مرگ سزاوار تر است.

بعد از نازل شدن این آیات، آن فاسق از پیامبر ﷺ دور شده و فرار نمود پیغمبر اکرم ﷺ بیزاری بجوید خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿لاَ تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكُ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ پیغمبر اکرم به امر خداوند سکوت اختیار کرد. ا

أَ يَحْسَتُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتُرَكُ سُدَى (٣٦) أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ سَيَيٍ يُمْمَى (٣٧) ثُمُّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوْى (٣٨)

۱ محارالانوار، ج ۱۳۳ ص ۱۶۳ ؛ تفسير صافي، ج ۷ ص ۳۵۱، بورالتقليل، ج ۵ ص ۴۶۵. تفسير پرهاري، ج ۸ ص ۱۷۲

فَجَعَلَ مِنْهُ الرَّوْجَيْنِ الدُّكَرِّ وَ الْأَثْنَىٰ (٣١) أَنْتَسَ ذَٰلِكُ بِفَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْبِىٰ الْمَوْتِیٰ (۴۰) ٣٤ ـ آیا انسان میپندارد که او را بدون هدمی رها میکند؟ ٣٧ ـ آیا او نظفهای از منی سود که بر رحم ریحته میشود؟ ٣٧ ـ سپس به صورت علقه (خون نسته) شد، پس خداوند او را أفسرید و آراستهاش نمود.

بس از او زوج مرد و زن قرار داد.

۴۰ آیا چین کسی قادر بخواهد بودکه مُردگان را رباده کناد؟

﴿ أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتُرَكَ سُدى ﴾ يعنى آيا السان گمان مىكند به حسابش نمى رسند و عذاب نمى شود و از او بازحواست نمىكنند؟

سيس فرمود: ﴿ أَلَمْ يَكُ تُطَفَّةُ مِنْ مَنِيٍّ يُنْنَىٰ ﴾ بعد إذ اينكه الدواجكرد.

﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى فَجَعَلَ مِنْةً الرَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَ الْأَنْشَى - تا - أَ لَيْسَ ذَٰلِكَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْبِيَ الْمَوْتِيْ ﴾ رد كسانى است كه بعث و نشور را منكر مىشوند. أ

۱ تمسیر مرهان، ج ۸، ص ۱۷۲



# تفسير سورة دهر (انسان)

۷۶ – سورهٔ دهر (انسان) در

مدینه نازل شده و دارای ۳۱

آیه است.



### بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

هَلْ أَتَىٰ عَلَى الْإِنْسَانِ حِبِنَ مِنَ اللَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْناً مَذْ كُوراً (١) إِنَّا خَمَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطَّفَةٍ أَمْشَاحٍ نَبْتَالِيهِ فَجَعَلْناهُ سَمِهاً بَصَهِراً (٢) إِنَّا هَدَيْناهُ السَّبِيلَ إِنَّا شَاكِراً وَ إِمَّا كَقُوراً (٣)

۱ ــ آیا روزگارانی پر انسان نگذشت که چیزی قابل دکر سود؟ ۲ ــ ما اسان را از نطقهٔ مختلط آفریدیم و او را می آزماییم، و او را شسوا و مینا

قرار داديم.

۳\_ همانا ما او را به راه راست هدایت کردیم خواه شاکر باشد و یا کفران

﴿ هَلْ أَتِي عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُسَ شَسِيْناً مَــ ذُكُسُوراً ﴾ فــرمود: ﴿ لَمْ يَكُنْ شَيْناً مَذْكُوراً ﴾ يعنى نه در علم بود و نه در دكر، و در حديث ديگرى فرمود: در علم بود و در ذكر نبود.

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ تُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ ﴾ يعنى او را امتحان مىكنيم. ﴿ وَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ و او را شنوا و بينا قرار داديم.

﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ ﴾ يعنى براى او راه خير و شر را روشن كرديم ﴿ إِنَّ شَاكِراً وَ إِمَّا كَفُوراً ﴾ و اين رد بر جبريون است كه گمان مىكنند هيچ

معل و عملي در اختيار آنها نيست. <sup>ا</sup>

ابن أبى عمير كويد از امام باقر الله الله عناى ايه ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا صَحَرَا أَ السَّبِيلَ إِمَّا صَحَراً وَ إِمَّا كَفُوراً ﴾ سوال كردم، فرمود يا آن را قبول مى كند كه در اين صورت شاكر است و يا آن را ترك مى كند كه كافر است. آ

امی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در معنای آیهٔ ﴿ أَمْشُحِ نَبُتُلِیهِ \* فرمود: نطفهٔ مرد با بطعهٔ زن با هم مخلوط میگردد. "

> إِنَّ الْأَثْرِارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْمِ كَانَ مِزَاجُهَا كَاهُوراً (۵) عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُقَجِّرُونَهَا تَقْجِيراً (٦) يُوفُونَ بِاللَّذِي وَ يَخافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً (٧)

۵\_ همانا نیکوکاران از خامی مینوشند که با کافور آمیخته است

عداز سرچشمهای که مفکان خاص خفاوند از آن می نوشند، و به هر کخا که شدارت اساسهٔ در مدالیا

که خواستند جاریش میسارند.

۷ ـ به مدر حود وقا میکتند، و او روزی که شرّش همه گیر است می توسد. ﴿ إِنَّ الْأَبْرُ ازَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِـرَّاجُــهَا كَــافُوراً ﴾ يـ عنی در خـنکی و هاکيزگی زيرا كافور در آن است.

﴿عَيْماً يَشَرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَها ﴾ يعنى ﴿يَشُرَبُ مِنْهَا ﴾ از آن مىنوشند. ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَ يَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً ﴾ مراد از «مستطير» يعنى عظيم و بزرگ، \*

۱ تفسیر برهان، چ ۸، ص ۱۷۶

٢. وسائل الشيعة، ج ١، ص ٣٦

۳ پاجارالانوار، ح ۵۷ ص ۳۷۶؛ نورالتقلیق، ج ۵ ص ۴۶۹؛ نفسیر صافی، ح ۱۰ ص ۳۵۶ تفسیر پرهالی، ح الدص ۱۷۶

۴ تعسیر برهآله، چ ۸، ص ۱۷۷

وَ يُطِّعِمُونَ الطُّغَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَ يَتيماً وَ أَسِيراً (٨)

۸ ـ و در حالی که غقایشان را دوست دارماد به مسکین و باتیم و استبر میدهند.

### ﴿ وَ يُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَ لَبِيراً ﴾

عبد الله بن میمون قداح از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: نزد فاطمه زهرای می متداری جو بود، با آن عصیدهای (غذایی است که جو را با روغن آغشته نموده و سپس می پزند) درست کرد، همین که آن را پختند و پیش روی خود نهادند تا میل کنند، مسکینی آمد و گفت خدا رحمتتان کند مسکینی هستم، علی ایم برخاست و یک سوم آن غذا را به سائل داد. چیزی نگذشت که یتیمی آمد و گفت: خدا رحمتتان کند، باز علی ایم برخاست و یک سوم دیگر را به یتیم داد. پس از لحظه ای اسیری آمد و گفت خدا رحمتتان کند باز علی ایم قدا را نهشیدند، باز علی ایم آن غذا را نهشیدند، باز علی ایم آن غذا را نهشیدند، باز علی این آن را هم به او داد، و آن شب حتی طعم آن غذا را نهشیدند، و خدای تعالی این آیات را تا آیه ۲۲ ﴿وَکَانَ سَعْیُکُمْ مَشْکُوراً ﴾ را در شان امیرالمؤمنین یکه در راه خدا هیرالمؤمنین یکه در راه خدا

قمطرین یعنی شدید، سخت.

مُتُكِنينَ فَبِهَا عَلَى الْأَرْاتِكِ لَا يَرَوْنَ فَبِهَا شَفْساً وَ لَا رَمْهَرِيراً (١٣) وَ ذَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلالُهَا وَ ذَلَكَتْ قُطُوعُهَا تَذْلَبِلاً (١۴) وَ يُطْافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَ أَكُوْابٍ كَانَتْ قَوْارِيزا (١٥) قَوْارِيزا مِنْ فِصَّةٍ قَذَرُوهَا تَقْدِيراً (١٦)

١ مستدرك الوسائل، ج ٧٤ ص ٣٤٨ ؛ بحار الاتوار، ج ٣٥ ص ٣٩٣

۱۲ در بهشت بر تخیهای ریبا تکیه ردهاند، و آنجا به آفتایی سوران می بسید و به سرما را

۱۴ ـ و سایهٔ درختان مهشتی در سر آمها سایه افکنده و چیدن میوه هایش برای آمها بسیار آسان است.

۱۵ ــ و در اطراف آنها ظرفهایی سیمس و کورههای بنورین میگردسد ۱۶ ــ که آن ظرفهای بلورین از نقره را به اندازه مناسب مهیّا ممودهاند

﴿ مُتَّكِرِينَ فِيهَا عَلَى الأَرْائِكِ ﴾ يعنى در حجله هايشان بر سرير تكيه داده اند.

﴿ وَ وَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلاَلُهَا ﴾ سايههاي درختان بر آنها نزديك است.

﴿ وَ ذَلَّلَتْ تُطُوفُهَا تَذْلِيلاً ﴾ ميوههاي آن درختان بر آنها نزديک است بطوري که ايستاده و نشسته از آن ميخورند.

﴿ أَكُوابٍ كَٰاتَتُ قَوْارِيرًا \* قُوارِيرًا مِنْ قِصَّةٍ ﴾ يعنى كوزه هائى بزرگ كه نه دسته دارد و نه لوله، و جامهائى از نقره در بهشت است كه سه وسللهٔ آن مى نوشند.

﴿ قَدَّرُوهَا تَقْدِيراً ﴾ يعنى آن كوزهها به قدر مقامشان درست كرده ايم ﴿ مِنْ سُنْدُسٍ وَ لِمُتَبَرَقٍ ﴾ أستبرق يعنى ابريشم ﴿ ﴿ وَ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَ أَكُوابٍ كَانَتْ قَوارِيرَا ﴾ چشم از بشت ان مىبيند همچنانكه از بشت آينه مىبيند.

وْ يَعْلُوكُ عَلَيْهِمْ وِلْذَانَ مُخَلِّدُونَ إِذَا رَأَيْنَهُمْ خَسِيْتُهُمْ لُؤْلُوْاً مَنْثُوراً (١٩)

۱. کهف، آیهٔ ۳۱؛ یعی، از سندس و ایریشم. ۲. بخارالانوار، ج. ۸ه ص ۱۲۵؛ تفسیر برهالاه ج. ۸ه ص ۱۷۷

وَ إِذْ رَأَيْتَ ثُمُّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلَّكاأً كُبِيراً (٢٠)

عاليهُمْ ثِيَابٌ سُنكُسِ خُصْرٌ وَ إِسْتَبْرَقَ وَ حُلُوا أَسْاوِرَ مِنْ بِضَّةٍ وَ سَقَاهُمْ رَبُهُمْ شَرَاباً طَهُوراً (٢١)

۱۹ ـ و در اطراف آمها نوجوامانی ریبا تا اید میگردند هنگامی کنه آمها را ببیمی میپنداری که مرواریدی پراکنده هستند.

۲۰ دو هنگامی که ببیتی، (ماننداین است که) نعمتها و مُلک عطیمی را میهینی

۲۱ بر اندام بنهشتیان لیاسهایی از دیبای سبر و خبریر صنحیم، و بس دستهایشان دستبندهایی از نقره است، و پروردگارشان سوشبدنی پاک و طهور به آنها می توشاند

﴿ وِلَّدَانُ مُ فَلَّدُونَ ﴾ يعني خدمتكزاراني كه دستبند به دست دارند.

﴿ وَمُلْكَأُكُبِيراً ﴾ يعني نه زوال مي پذيرد و نه فاني مي گردد.

﴿غَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضْرٌ وَ لِمُتَبَرَقٌ﴾ يعنى لباسهائي از حرير سبز و ابريشم بر آنها ميهوشاند. أ

إِنَّا مَحْنُ مَرِّقُنَا عَلَيْكَ الْقُوْآنَ تَثْرِيلاً (٢٣) فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبُكَ وَ لاَ تُطِعْ مِنْهُمْ آثِماً أَوْكَفُوراً (٢٤) وَ اذْكُرِ اشْمَ رَبُكَ بُكْرَةً وَ أَصْبِلاً (٢٥) وَ مِنَ اللَّيْلِ فَاشْجُدُ لَهُ وَ سَبِّحَهُ لَيْلاً طَوِيلاً (٢٦) ٣٢ ـ همانا ما بر ثو قرآن را نازل كرديم ٣٢ ـ يس به حكم بروردگارت صبر كن، و از هيچ گناهكار و كافري از آنها

١. بحار الاتواردج ٨ ص ١٢٥

پیروی مکن.

۲۵ ـ و نام پروردگارت را هر صبح و شام بادکن

۱۶ ـ و شپ برای او سجده کن، و شپ هنگام مقداری طولانی او را تسبیح گوی

خداوید پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ تَنْزِيلاً \_ تا \_بُكْرَةً وَ أَصِيلاً﴾ يعني صبح و نيم روز.

﴿ وَ مِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَيِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً ﴾ يعني نماز شب بخوان.

نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَدْنَا أَشْرَهُمْ وَ إِذَا شِئْنَا بَدُّلْنَا أَمْثَالَهُمْ تَتَدَيلاً (٢٨)

۲۸ ــ ما أنها را أفريديم و نتيانشان را محكم ساحتيم، و هر گاه بـحواهــيم

بحای آنها گروه دیگری قراز کمیدهست

﴿ نَحْنُ خَلَقْنُهُمْ وَ شَدَدْنَا أَسْرَهُمْ ﴾ يعني خلقت ايشان را محكم كرديم.

شاعر میگرید:

و ضامرة شد المسليك أسرها \_ يكاد ماذنها لسفلها و ظهرها و بطنها

گفت: ضامره یعنی: اسب او که ملیک آن را محکم کرد:

اسرها يعنى: خلق كردبه وجود أورد؟

یکاد ماذنها یعنی: گردنش را

یکون شطرها یعنی: نصف آن. ا

### تفسير سورة هرسلات

۷۷ – ســورهٔ مــرسلات در

مکنه نبازل شنده و دارای ۵۰

آیه است.



### يشم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَ الْمُرْسَلانِ عُرْفاً (١)

فَالْمَامِيفَاتِ عَشِفاً (٢)

وَ النَّاشِرَاتِ نَشْراً (٣)

فَالْعَارِقَاتِ فَرُقاً (٣)

فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْراً (۵)

عُذْراً أَوْ نُذْراً (١)

إِثِّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ (٧)

فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ (٨)

ا ـ سوگند به فرستادگان پی در پی

۲ ـ سوگناد به آمها که همچون نظ باد در شنابند.

٣\_ سوگناد به أنها كه گستر انادماناد.

۴ ـ سوگنار به آنها که جلا کننده هستنار

۵ موگند به آنها که القا کنندهٔ ذکر (به انبیاء) هستند

عديراي اتمام حجت با انفار كتناء

٧ ـ همانا آنچه كه به شما وعده داده مي شود واقع حواهد شد.

۸سیس هنگامی که ستارگان بی بور و محو میشوند

﴿ وَ الْمُرْسَلاتِ عُرُفاً ﴾ فرمود. اين ايات تابع يكديكر و مترتب بر هم هستند

﴿فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفَا ﴾ يعني قبر.

﴿ وَالنَّاشِرَاتِ نَشْراً ﴾ يعني مرك را نشر مي دهند.

﴿ فَالْفَارِ قَاتِ فَرُقاًّ ﴾ يعني چهارپا.

﴿ فَالْمُلْقِياتِ ذِكْراً ﴾ يعنى ملائكه .

﴿عُذُراً أَنْ نُذُراً ﴾ يعنى شما را مى ترسانم و حجت را بر شما تعام مىكىم،

كه اين آيه قسم است و جوابش ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ ﴾ ميباشد.

﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتُ ﴾ يسعني نبور سستارگان از بين مسيرود و سسقوط ميكنند. ا

وَإِذَا السَّمَاءُ قُرِجَتْ (٩)

وَ إِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتُ (١٠)

وَإِذَا الرُّسُلُ أَفْنَتُ (١١)

لِأَيُّ يَوْمَ أُخَلَتْ (١٢)

لِيَوْمِ الْمُصْلِ (١٣)

۹ منگامی که آسمان شکافته میشود.

٠١ ـ و هنگامي كه كومها از جا كنده مي شورات

11 و هنگامی که برای رسولان، وقت (گواهی بر امتان) معین کند

۱۲ - برای چه روزی تعیین وقت شده؟

۱۲ مبرای روز حدایی.

تفسیر صافی، ح ۷، ص ۳۶۹؛ بورالثقلی، ح ۵ ص ۴۸۷؛ تفسیر برهان، ح ۸، س ۱۸۹.

﴿ وَ إِذَا السَّفَاءُ قُرِجَتُ ﴾ يعنى هنگامى كه آسمان منفجر شده و منشق مىگردد.

﴿ وَ إِذَا الَّحِبَالُ نُسِفَتْ ﴾ يعنى هنگامى كه كوهها از جا كنده مىشود ﴿ وَ إِذَا الرُّسُلُ أَتَّتَتْ ﴾ يعنى رسولان در اوقاتى مختلف مبعوث مىشوند. ﴿ ﴿ لِأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتُ ﴾ يعنى تاخير انداخته شده است.

﴿لِيَوْمِ الْفَصُّلِ﴾ براي روز جدايي.

ابی الُجارود روایت میکند که امام باقر الله در معنای آیه ﴿ فَإِذَا النَّـجُومُ طُمِسَتُ ﴾ فرمود: یعنی نورش از بین میرود. ۲

أَلَمْ نُجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتاً (٢٥)

تقسیر صافی، ج ۷باص ۱۳۷۰ نورالتقلین، ج ۵باص ۴۸۸؛ تقسیر برهان، ج ۸باص ۱۸۹.
 برورالتقلین، ج ۵باص ۴۸۸؛ تقسیر پرهان، ج ۸باص ۱۸۹.

٣. بحارالانواريج ١٧١ ص ٢٢

أَخْياءً وَ أَمْوَاناً (٢٦)

وَ حَعَلْنَا فِيهَا رَوْاسِي شَامِحَاتٍ وَ أَشَقَيْنَاكُمْ مَاءٌ فَرَانَا ۚ (٢٧)

٢٥ ــ آيا ما زمين را محل اجتماع قرار نداديم؟

۲۶ سخم برای مُردگان و هم برای زیدگان؟

۲۷ در ان کودهای باندی قرار دادیم و شما را آب گواراتی بوشاسیم
 ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتاً \* أَحْیَاءً وَ أَمْوَاتاً ﴾ فرمود. «كفات» یعنی مسكرها.
 در روایت آمده است كه امیر المؤمنین علی این در همگام برگشتن از صفین گذرش از گورستان افتاد و فرمود: اینجا محل سكونت مرده هاست، سپس به خانه های كوفه نظری انداخت و فرمود: آمها هم محل سكونت زنده ها است و سپس این آیه را تلاوت نمود: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتاً أَحْیاءً وَ أَمْوَاتاً \*.
 ﴿ وَجَعَلْنا فِیها رَوْاسِی شَامِخَاتِ ﴾ كودهای بلند

﴿ وَ أَسْقَيْنَاكُمُ مَاءً قُراْتًا ﴾ يعني أب خنك و كوارا و هــر آب گــوارا از فــرات اســت. ا

> انْطَنِغُوا إِلَى طِلَّ ذِي ثَلاث شَعَبٍ (٣٠) ٢٠ ـ برويد به سوى ساية دردهاى سه شاعه ﴿انْطَلِقُوا إِلَىٰ ظِلْ ِ ذِي ثَلاَثِ شَعَبٍ ﴾ در آن سه شعبه از آتش است.

> > إِنَّهَا تَرْمَي بِشَرَرِ كَالْقَصْرِ (٣٢) كَانَّهُ جِمْالَتُ صُفْرٌ (٣٣)

۳۲ همانا آن شعلههایی همچون قصر از حود پرتاب میکند

<sup>1.</sup> ياحار الانوار، ج ال ص ٢٤٤

۲۳ گویی (آن شرارمها) همچون شنران زود رنگی هست.

﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ﴾ شرارههائي همچون كاخها و كوهها پرتاب ميكنند.

﴾ كَأَنَّهُ جِمْالَتُ صُفْرٌ ﴾ يعنى سياه. أ

إِنَّ الْمُتَّمِّينَ فِي ظِلالًا وَ عُيُونِ (٢١)

۴۱ ممانا پرهپرگاران (در بهشت) در ریبر سایهٔ (درحتان و در کسار)
 چشمه ها قرار دارند

﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظِلاَلٍ وَ عُيُونٍ ﴾ همانا متقبن در سايه اي از نور كه روشن تر از نور خورشيد است، مي باشند.

> وَ إِذَا قَبِلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لاَ يَوْكَعُونَ (۴۸) وَيُلَّ يَوْمَئِذِ لِلْمُكَنَّبِينَ (۴۹) فَبَأَيُّ حَديثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِئُونَ (۵۰)

۱۲۸ و هنگامی که به آنها (کافران)گفته شود که رکوع کنید رکوع سمی کسد ۲۹ در آن روژ وای بر تکادیب کنندگان.

۵۰ پس به کدامین سخی بعد از آن (قرآن) ایمان می آورند

﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لاَ يَرْكَعُونَ ﴾ يعنى وقتى به ايشان گفته مىشود. امام را دوست بداريد و ولايتش را بپذيريد، نمىپذيرند.

سپس خداوند به پیامبرش ﷺ فرمود: ﴿فَبِأَيِّ حَدِیثٍ ﴾ بعد از اینکه آن را برای تو بیان کردم ایمان می آورند. آ

۱ تعسیر صافی ج ۷، ص ۲۷۲ نفسیر برهای، ج ۸، ص ۱۹۰

۲ تمسیر صافی، کم کا ۲۷ و می ۱۳۷۴؛ نورالثطبن، ج آلف ص ۱۹۹۰ تفسیر برهال، ج ۱۹۸ من ۱۹۲



# تفسير سورة نيأ

۷۸ -- سورهٔ نبأ در مکه نازل

شده و دارای ٤١ آيه است.

Samofiel II.

### يشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

عَمُّ يَتَسْاهَلُونَ (١)

عَنِ النَّا ِ الْعَطيم (٢)

الَّذِي هُمْ فيهِ مُخْتَلِقُونَ (٣)

1 ـ از چه چیری سؤال میکنند؟

۲\_از خبر بزرگ (قیامت).

۲\_ خیری که در آن اختلاف دارند.

﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ \* عَنِ النَّهَا الْعَظِيمِ \* الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِقُونَ ﴾

حسین بن خالد گوید امام رضاً الله در معنای آیه ﴿ عَمَّ یَشَسَاءَلُونَ ... ﴾ فرمود: امیر المؤمنین الله فرمود: برای خداوند نبا بزرگتری از من نیست، و مرای خداوند آیه ای بزرگتر از من نیست، و به تحقیق فضیلت من بر امتهای گذشته عرضه شد با اختلاف زبانهائی که داشتند به فضیلت من اقرار نکردند أ

۱ محارالانواریج ۳۶ ص ۱۱ نعسیر برهانیج ۸، ص ۱۹۴ نورالتقلین، ج ۵، ص ۱۹۹۰ نفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۸۰

أَ لَمْ سَخْعَلِ الْأَرْضَ مِهَاداً (١) وَ الْجِنالَ أَوْنَاداً (٧)

عسآيا ما زمين وا محل آسايش قرار الناديم؟

۷ دو کودها را میخهای زمین

﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِلهَاداً ﴾ زمين گهوارهاي است كه بشريت در آن يرورش مييابد.

﴿ وَ الَّجِبَالَ أَوْ ثَاداً ﴾ يعني كوهها ميخهاي زمين هستيد

وْ جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاسًا (١٠)

۱۰ ــ و شب را پوشش قرار دادیم. ﴿ وَ جَعَلُنَا اللَّيْلَ لِبُاساً ﴾ يعني شبْ روز را مي پوشاند. ١

وَ جَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَاجاً (۱۳)

وَ أَرَثُنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءٌ ثُجُّاحاً (۱۴)

وَ أَرْثُنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءٌ ثُجُّاحاً (۱۴)

الدو در آن جراغی تورافشان قرار فادیم

الدو از ایرها آب قراران نازل کردیم،

﴿وَجَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَاجاً ﴾ منظور خورشید تورانی است.

﴿وَ أَنْرَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرُاتِ ﴾ از ابرها.

﴿مَاءٌ ثُجًّاجاً ﴾ یعنی با ریزش ہی در ہی.

وَ حَنَّاتٍ أَلْفَافَأَ (١٦)

<sup>1</sup> بورالثقلين، ج ٥٠ ص ٣٩٢ تصمير برهاڻ، ج ٨٠ ص ١٩٤

۱۶ ــو باعهایی پر درخت. ﴿ وَ جَنَّاتٍ أَلْفَافَا ﴾ باغهائی که با درختانی در هم پیچیده است. ا

> وَ قُتِحَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتُ أَبُواباً (١٩) وَشُيُرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَاباً (٢٠) إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْضَاداً (٢١) لِلطَّاعِينَ مَآباً (٢٢) للطَّاعِينَ مَآباً (٢٢) لاإشِنَ فِيهَا أَخْفَاماً (٢٣)

لأَ يَذُوقُونَ فَهِهَا بَرُداً وَ لأَشْرَاباً ﴿٣٣)

إِلاَّ حَمْهِماً وَغَشَاقاً (٢٥)

14 ـ و آسمان بار شاده و به صورت درهای گوناگون در میآیا.

۲۰ ـ و کوهها به حرکت در آمده و به صورت سراب میگردید

۲۱ ـ همانا جهيم كمينگاه (كافران و گنهكاران) است.

۲۲ ـ و جایگاهی برای طفیانگران.

۲۳ ـ مدت های بسیار طولانی در آن میمانند

۲۴\_ در آنجا ته چیر حکی میآشامند و نه توشیدانی (گواراتی)

۲۵ ـ مگر آبی سوران از چرک و خون

﴿ وَ فُتِحَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ أَبُواباً ﴾ يعني درهاي بهشت باز مي شود

﴿ تَ سُیِّرَتِ الْجِبَالُ فَکَانَتْ سَزَاباً ﴾ یعنی کوهها چون سراب میشود، که در بیابان از دور برق میزند.

﴿إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْضَاداً ﴾ كه «مرصاد» به معناي قائم است يعني بدرستي

١ محار الاموار، ج ٩، ص ٢٤٧ ؛ تور الثقلين، ج ٥ ص ٢٩٧ ؛ تفسير برهان، ح ٨ ص ١٩٧

كه جهنم قائم و ثابت باشد.

﴿لِلطُّغِينَ مَا بِأَ﴾ يعنى منزلكاه سركشان است.

﴿ لاِبِئِينَ فِيهَا أَخْفَاباً ﴾ احقاب به معنای سالها، و ﴿ حقب ﴾ به معنای هشت د سال است، و هر سال سیصد و شصت روز است، و یک روز قیامت برابر هزار سال از سالهای دنیا است که شما میشمارید. ۱

﴿ لاَ يَدُّوقُونَ فِيهُا بَرُداً ﴾ مراد از «مرد» خواب است

إِنَّ لِلْمُتَّكِينَ مَفَازَاً (٣١)

ا۳ - همانا برای پرهیزگاران بیروری و کامیابی است

﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَارَأً ﴾ متقيان در آن روز رستگار ميشوند.

در روایت ابی الجارود از امام باقر الله در معنای حمله ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِینَ مَفَارَاً ﴾ آمده که امام فرمود متقین کراماتی دارند. "

وَكُوْاعِتَ أَنْزَانًا (٣٣) وَكُأْسًا دِهْاقًا (٣۴)

۱۳۳ و دخترانی جوان و همسن و سال که شبیه هم هستند ۲۴ و جامهایی پر از توشیلتی (باکیره)

١ بنجارالانواردخ ٨٠ص ٢٩٥٠ مماني الاخباروص ٢٣١

۲ بورالثقلس، بح ۵ ص ۴۹۴ ، تفسير صافي، ح ۷، ص ۳۸۲: تفسير برهان، ح ۸، ص ۱۹۸

٣ محارالانوار، ح ٨ ص ١٣٤ و ج ٤٧ ص ٢٨٢؛ تقسير صافي، ج ٧، ص ٢٨٢

﴿ وَكُواعِبَ أَثْرُابِا ۗ يعني كنيزاني شبيه به هم، كه در خدمت اهـل بـهشت هستند ا

> ﴿ وَكُواعِبَ أَتُراباً ﴾ يعنى دختر نورس. ﴿ كَأْساً دِهْاقاً ﴾ يعنى كاسههائى پر.

يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَ الْمَلاَئِكَةُ صَفًّا لاَ يَتَكَلَّمُونَ إِلاَ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وَ فال صَوْاباً (٣٨)

۱۲۸ روزی که روح و فرشتگان در یک صف می ایستند، و هیچ یک سخنی نمی گویند مگر به اذن حفاوند رحمان (که در این صورت) سخن درست و صواب می گوید.

﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَ الْمَلاٰتِكَةُ صَفًّا لاَ يَسَتَكُلَّمُونَ ﴾ روح ملكي بــزرگتر از جبرئيل و ميكائيل است كه بـارسول خدا تَيَنِّيُّ بود و او بـاائمه ﷺ نيز هست. `

إِنَّا أَنْذَرْمَا كُمْ عَدَاماً قَرِبِها يَوْمَ يَتُطَرُ الْمَرَةُ مَا فَدَّمَتْ يَدَاهُ وَ يَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيُشِي كُنْتُ ثُرُ اباً (۴۰)

 ۴۰ همانا ما شما را از عدات بردیکی برساندیم، (عدات) روری که اسال هر چه از قبل فرستاده را در مقابل حود میبیند، و کافر (با دیسال اعسال حود) میگوید ای کاش حاک بودم (و بنیجة اعمالم را بمی دیدم)

<sup>1</sup> بحارالانوار، ج ٥٨ ص ١٣٢

۲ بورالتقلی، ح ۵ می ۴۹۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۸۵؛ تفسیر برهال، ج ۸، ص ۲۰۰

﴿إِنَّا أَنْذَرْنَاكُمْ عَذَاباً قَرِيباً ﴾ يعنى در آتش.

﴿ يَوْمَ يَتَظُرُ الْمَرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَ يَقُولُ الْكَافِرُ يَالَيْتَنِي كُنْتُ تُراباً ﴿ يعسى اى كاش علوى بودم.

N<sub>O</sub>A

<sup>1</sup> مورالتمدين ۾ ٥٤ ص ۴٩٤ ۽ تقسير برهاڻ ۾ ٨٠ من ٢٠١

## تفسير سورة نازعات

۷۹ – سورهٔ نازعات در مکه

نازل شده و دارای ۶۶ آیه

است



#### يشم الله الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

وَ النَّارِغَاتِ عَزْقاً (١)

وَ النَّاشِطَاتِ نَشْطاً (٢)

وَ السَّابِخَاتِ سَبْحاً (٣)

فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً (۴)

ا بـ سوگند به فرشتگانی که (به سختی) جان (کافران) را میگیرند

۲ سوگند به فرشتگانی که (به راحتی) حال (مومنان) را میگیرمد

۳ سوگند به فرشتگانی که سرای اجبرای سرمان الهبی به سنرعت عنمل

میکنند

۲ ـ سوگناده فرشتگانی که بر هم سبقت میگیرماد

﴿ وَ النَّازِعَاتِ غَرْقاً ﴾ يعني فرشتكاني كه روح را مي كيرند.

﴿ وَ النَّاشِطَاتِ نَشْطاً ﴾ يعني كفار در دنيا در فرح و شادي هستند.

﴿ وَ السَّابِخَاتِ سَبُحاً ﴾ مؤمنيني كه تسبيح الهي را مي كويند أ

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله در معنای آیه ﴿فَالشَّابِقَاتِ سَبْقاً﴾ فرمود: ارواح مؤمنین همانند دنیا به سوی بهشت سنقت میگیرند و

١. بحار الانوار، ج ٧، ص ۴۶

#### ارواح کافرین نیز به سوی آتش جهنم سبقت میگیرند. ا

يَوْمَ تَرْحُفُ الرَّاحِفَةُ (١)

تَتْبَعُهَا الرّادِقَةُ (٧)

فَلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَةً (٨)

أَبْصارُها خاشِعَةٌ (٩)

يَقُولُونَ أَ إِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الْخَافِرَة (١٠)

أَإِدَاكُنَّا عِظَّاماً نَجْرَةً (١١)

قَالُوا يَلُكُ إِذَا كُرُّةٌ خَاسِرَةٌ (١٢)

فَإِنَّمَا هِنَي زُجْزَةً وَاحِدَةً (١٣)

فَإِذَا هُمْ بِالشَّاهِرَةِ (١٤)

۶ دوریکه رارلههای وحشتناک عالم را بلرزاید.

٧ ـ و به دنبال آن صيحة (أسمائي) بيايد.

الدورآن دوز دلهایی به شدّت در اضطراب باشد

٩ ما چشمها يشان از شدّت ترمن به ژير افكتام باشيد

۱۰ سولی بار میگویند. آیا ما دوباره زنده خواهیم شد؟

۱۱ ـ هنگامی که استخوانهای ما پوسیده شد؟

۱۲ میگویند اگر زنده شدیم، دراین صورت زنانکار خواهیم بود

11 ــ رنده شدن دوباره فقط با یک صبحه (صور دوم) است

۱۴ ـ پس هنگامی که همه در یک جا گرد هم میآیند.

بحار الانوار، ح ع ص ۲۲۸ و ج ۷، ص ۴۶؛ نور التقلين، ج ۵، ص ۴۹۷؛ تنفسير سرهان، ج ٨، ص ۴۰۴

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرُّاجِفَةُ ۞ تَتَبَعُهَا الرَّادِفَةُ ﴾ يعنى زمين زير پاي اهلش شكافته ميشود، و «رادفه» به معناي صبيحه است. ا

﴿ قُلُوبٌ يَوْمَنِهُ وَاجِفَةً ﴾ يعنى قلبها در آن روز ترسان است. ﴿ أَبْضَارُها خَاشِعَةً ﴿ يَقُولُونَ أَ إِنَّالْمَرْدُودُونَ فِي الْخَافِرَةِ ﴾ قريش كعتند آيا معد

از مرگ دوباره زنده شده و بر میگردیم.

﴿ أَ إِذَا كُنَّا عِظَاماً نَخِرَةً ﴾ يعني بوسيده و از هم باشيده شده.

﴿ يَلْكَ إِذَا كُرَّةً خَاسِرَةً ﴾ كفار اين سخن را از روى استهزاء گفتند.

﴿ فَإِنَّمَا هِيَ رَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ \* فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ ﴾ منظور از «زجرة» نفخة دوم در صنور است و «سناهره» محلى در شام در نزديكي بيث المقدس مي باشد. `

ابي الجارود روايت ميكندكه امام باقر الله عندي آية ﴿ أَ إِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ﴾ فرمود- يعني در خلقتي جديد.

﴿ فَإِذْا هُمْ بِالشَّاهِرَةِ ﴾ مساهره، يعنى زمين، چون كفار در قبرها قرار دارند، همين كه زجره و صيحه را ميشنوند از قبرشان بيرون مي آيند، و با خلقتي تمام عيار روى زمين قرار مي گيرند. "

إِذْ نَاذَاهُ رَبُهُ بِالْوَادِ الْمُقَلَّسِ طُوىٌ (١٦) ١٤ ـ هنگاسى كه پروردگارش او را در وادى مقدس طوى ١١٠ داد ﴿بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ ﴾ يعنى پاك و مطهر ﴿طُوئَ ﴾ اسم بيابانى است. "

۱ تعبیر برهان، ج ۱۰ ص ۲۰۵ ؛ بورالتقلی، ج ۵، ص ۴۹۹ ؛ تغبیر صافی، ح ۱۷ ص ۲۰۶ ۲ بحارالابوار، ج ۱۷ ص ۲۰۶ ؛ تغبیر برهان، ج ۱۸ ص ۲۰۶ ۳ بحارالابوار، ج ۱۷ ص ۴۶ ۳ بحارالابوار، ج ۱۷ ص ۴۰ ۳ بحارالابوار، بحارالابوارالابوار، بحارالابوارالابوار، بحارالابوار، بحارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالابوارالا

۲ نفسبر مرهان. ح ۸، ص ۲۰۷ ، نور الثقلين، ج ۵ ص ۴۹۹ ؛ نفسير صافي، ح ۷. ص ۳۹۳

مُحَشَّرَ فَنَادَىٰ (٢٣) فَقَالَ أَنَّا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ (٢۴) مَأْحَذَهُ اللّهُ لَكَالَ الْآجِرَة و الأُولِيٰ (٢۵)

۲۴ میس (فرعون ساحران را) جمع کرد و (مردم را) دعوت کرد

۲۴ پس گفت: منم پروردگار بزرگ شما

٣٥ ـ پس حداولد او را به عداب دنيا و آحرت گرفتار كرد

﴿فُحَشَرُ﴾ يعني قرعون.

﴿ فَنَادِئَ ﴾ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ ﴾ فَأَخَذَهُ اللّٰهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَ الْأُولَىٰ ﴾ و «نكال» يعنى عقومت، و عقوبت آخرتش به خاطر اين بود كه گفت. ﴿ أَنَ رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ ﴾ و كلمة اولى كه گفت اين بود: ﴿ مَا عَلِيْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي ﴾ پس خداوند او را به خاطر همين دو گفتار هلاك كرد. أ

> وَ أَغْطَشَ لَيْلَهَا وَ أَخْرَجَ صُخَاهَا (٢٩) وَ الْأَرْضَ بَقْدَ ذَٰلِكُ دَخَاهَا (٣٠)

۲۹ سو شبش را تیره و رورش را روشن گردانید

۳۰ ـ و زمين را بعد از آن گسترش داد.

﴿ وَ أَغْطُشَ لَيْلَهَا ﴾ يعني شبش را تاريك كرد.

اعشی گرید:

و بهماء بالليل غطش الغداة مسوتسي فنون فنداها يعنى به وسيلهٔ آن دو شب صبح را تيره و تار كرد كه در اين تاريكي شب مونس من داد و فرياد بود.

۱. تفسیر صافیء ح ۷، ص ۲۹۴ ، ورالتعلین، ح ۵، ص ۵۰۰ تقسیر برهان، ح ۸، ص ۲۰۷

﴿ وَ أَخْرَجَ صُحافًا ﴾ يعني خورشيد. ﴿ وَ الْأَرْضَ بَعْدَ دَٰلِكَ دَخَاهًا ﴾ يعني كستراند

> وَ الْجِنَالَ أَرْشَاهَا (۲۲) ۲۲\_و كومها را ثابت ممود. ﴿وَ الْجِمِالَ أَرْشَاهًا﴾ يعنى ثابت داشت.

يَوْمَ يَتَذَكُرُ الْإِنْسَانُ مَا سَعَىٰ (٣٥) وَ يُرُزِّتِ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرِئْ (٣١)

۳۵ روزی که انسال آنچه را که عمل کرده متذکر میشود

۱۳۶ و جهتم برای هر بینندهای آشکار شود

﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ مَاسَعَى ﴾ تمام اعمالش راكه مرتكب شده همه را به ياد

بیاورد.

﴿ وَ بُرُّزَتِ اللَّهِ عِيمُ لِمَنْ يَرِي ﴾ فرمود: حاضر ميشود.

وَ أَمَّا مَنْ خَافَ مُقَامَ رَبِّهِ وَ نَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَىٰ (۴۰) فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَىٰ (۴۱)

۴۰ و اما کسی که از مقام پروردگارش نترسد و نفسش را از هوا بار دارد ۱۲ در ۱۳ میانا بهشت منزلگاه اوست.

﴿ أَمُّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَ نَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوىٰ ۞ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأُوىٰ ۞ كه اين درباره بنده خدا است، كه وقتى در برابر معصيت خدا قرار مى گيرد با اينكه مى تواند مرتكب شود، از ترس خدا مرتكب نمى شود، و به خاطر نهى خدا نفس حود را از ارتکاب آن نهی میکند، و تلافی این عملش همان بهشت است ا

يَشْتُلُونَكَ عَنِ الشَّاعَةِ أَيُّانَ مُرْسَاهَا (۴۲) فِهِم أَنْتَ مِنْ ذِكْراهَا (۴۳) لِلَىٰ رَبُّكَ مُتَنَهَاهَا (۴۴)

۴۲ از تو دربارهٔ قیامت سؤال میکنند که چه وقت بر پا میشود؟ ۴۲ اتر را دیگر بااین یادآوری چه کار است؟

۴۳ ـ نهایت کار آن به سوی پروردگارت است.

﴿ يَعْنَى لُونَكَ عَنِ الشَّاعَةِ أَيُّانَ مُرَّسًاهًا ﴾ يعنى چه وقت بيا مى شود؟ و خداوند متعال در پاسخش فرمود: ﴿ إِلَيْ رَبِّكَ مُنْتَهًا هًا ﴾ يعنى علم آن نزد پروردگار تو است.

كَأَنَّهُمْ يَوْمْ يَرْوْنَهَا لَمْ يَلْبُتُوا إِلاَّ عَثِيثَةٌ أَوْ صُحاها (۴۹)

41 - أنها جون رور قيامت را بينندگويي همه عمر دليا شامگاهي پ
چاشتگاهي بيش نبوده است
﴿ إِلاَّ عَشِيَّةٌ أَوْ ضُّخَاهًا ﴾ يعني قسمتي از يک روز. ٢

۱ نورالثقبین، ج ۵۰ ص ۵۰۶ ۲ تند اداد

٢. تفسير صافي، ج ٧، ص ٢٩٤؛ نور التقلين، ج ۵ ص ٥٠٨

# تفسير سورة عبس

۸۰ – سورهٔ عبس در مکه

نازل شـده و دارای ٤٢ آيـه

است.



### يشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

عَبَسَ وَ تَوَلِّي (١)

أَنَّ جَاهَةُ الْأَعْمَىٰ (٢)

وَ مَا يُدْرِبِكُ لَعَلَّهُ يَزُّكُى (٣) أَوْ يَدُّكُو فَتَنْفَعَهُ الدُّكْرِي (٣)

أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَىٰ (٥)

فَأَنَّتَ لَّهُ تَصَدَّى (١)

وَ مَا عَلَيْكَ أَلاَّ يَرَّكُى (٧) وَ أَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَشْعِيٰ (٨)

ر اند على جاد عند ينسمي را. وَ هُوَ يَخْشَىٰ (٩)

فَأَنْتَ عَنَّهُ تَلَهْمِي (١٠)

كَلاَّ إِنَّهَا تَذَّكِرَةً (١١)

ا ــ چهره در مم کشید و اعراض تمود

۲ ـ هنگامی که آن مرد نابینا به نردش آماد

۳ و تو چه می دانی شاید که او مردی باتموا و پاکیره باشد

۴ متلکر گرده پس دکرش به حال او سودمند باشد.

هداما آن کسی که تروتمتد است،

عدبس تو به او دوی میآوری،

٧\_و اگر او حود را پاکيزه نسارد چيزي بر تو بيست

۸ و اما کسی که به نزد تو می آید و کوشش میکناد

٩ ... و او مى ترسك

۱۰ ـ تو از او عافل میشوی

در شأن عثمان و عبد الله بن ام مكتوم كه موذن رسول خدا تَهَا أَوْهُ و نابينا بود نازل شده بدین سبب که روزی این ام مکتوم بخدمت حضرت رسول ﷺ آمد و در مجلس آن سرور عالمیان ﷺ اصحاب نشسته بودند، حضرت ابن الممكتوم را مقدم بر عثمان نشانيد. عثمان از توجه حضرت به ابن الممكتوم عبوس کرده از او اعراض نمود پس این آیه نازل شد ﴿عَبَسَ وَ تُوَلِّي ﴾ یعنی عثمان ﴿ أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ وَ مَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزُّكُى ﴾ و چه چيز تو را به حال شخص کور دانا گردانید یعنی این ام مکتوم که او پاکیزه و مطهر از گناهان مى باشد ﴿ أَوْ يَذَّكُّرُ ﴾ يعنى رسول خدا عَيَّرُاللهُ أو را يند و اندرز داد و سيس عثمان را مورد خطاب قرار داد و فرمود: ﴿ أَمُّا مَن اسْتَغْنَىٰ \* فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى ؟ اما آن کس که مستغنی است بمال خود و ریاستی نظر به اقوام و عشایر حود دارد یس تو ای عثمان به سوی او روی می آری و متوجه به او می شوی و اگر مقدم بر تو نشیند آن را مکروه نمی داری ﴿ وَ مُاعَلَيْكَ أَلَّا يَزَّكُي ﴾ یعنی باکی نداری تو که آیا آن مستغنی خوب است یا نه و آراسته به ایمان است یا در کفر خود غوطەور مىباشد.

﴿ وَ أَمُّا مَنْ جَاءَكَ يَشْعَيْ ﴾ و اما أن كسى كه آمد بتو يعنى ابن أم مكتوم در حالتی که سعی مینمود و شتاب میکرد.

﴿ وَ هُوَ يَخْشَىٰ \* فَأَنَّتَ عَنْهُ تَلَهِّي ﴾ يعني پس تو از او رو ميگرداني و ملتفت به او نمی شوی. <sup>۱</sup>

﴿ كَلاُّ إِنَّهَ تَذْكِرَةً ﴾ يعني قرآن.

ني صُحُفٍ مُكَرِّمَةٍ (١٣) مَزْفُوعَةِ مُطَهِّرَةِ (١٤) بِأَيُّدي سَفَرَةٍ (١٥) كِرام بَرَزةٍ (١٦) قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكُفَرَهُ (١٧) مِنْ أَيُّ شَيْءٍ خَلَّفَهُ (١٨) مِنْ نُطَلَقَةٍ خَلَقَةٌ فَقَدَّرَةٌ (١٩) ثُمُ السَّبيلَ يَسُّرُهُ (٢٠) لُمُّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ (٢١) لُمُ إِذَا شَاهَ أَتُشَرَهُ (٢٢) كَلاَ لَمَّا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ (٢٣)

۱۳ با در صحیمه هایی با ارزش محموظ است.

۱۴ ـ صحيفه هايي بلند مرتبه و پاکيزه

10 بديه دست سفيران حتى است.

<sup>1</sup> بحاراًلاتوار، ح 12، ص ٨٥ و ج ٦٠، ص ١٧٤ ؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٩٩ ؛ بورالثقلب، ح ۵، ص ۵۰۸: تفسیر پرهان، ج ۸، ص ۲۱۲

19 که عالی معام و میکوکارند

۱۷ \_ مرکی بر انسال باد که چقدر باسیاس است

۱۸ ــ (نگاه بمیکند که خدارید) او را از چه چیز حلق کرده است؟

١٩ ــ او را او نظمهٔ بي مقداري آفريد پس او را آراست

۲۰ ـ سپس راه را بر او آسان نمود

۲۱ د سیس او را میراند و در قبر گذاشت.

۲۲ ـ سپس هر وقت که خواست او را زنده میکناد.

۲۳\_چین بیست (که او می پندارند)، او هنور آنچه حداوند امر کرده ر به جا نیاورده است.

﴿ فِي صَّحُفِ مُكَرَّمَةٍ \* مَرْفُوعَةٍ ﴾ يعني نزد خدا.

﴿مُطَّهِّرَةٍ \* بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ﴾ يعنى در دست الله الله ﴿ كِرامٍ بَرَرَةٍ ﴾ ا

﴿ قُتِلَ الْإِنْسِانُ مَا أَكُفَرَهُ ﴾ مراد از انسان اميرالمؤمنين الله است.

﴿ مَا أَكُفَّرُهُ ﴾ يعني أن حضرت چه عمل و كناهي كرده بود كه كشته شد؟

﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ \* مِنْ تُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ \* ثُمَّ السَّبِيلَ بَسَّرَهُ \* يعدى

خداوند مسیر خیر را برای انسان آسان کرده است.

﴿ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ \* ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾ در رجعت.

﴿كَلاَّ لَمُّا يَقْضِ مَا أَمْرَهُ﴾ يعنى دربارة اميرالمؤمنين الله هر چه به او اصر كرده بوديم را بجا نياورده است و بزودى برمى گردد تا آنچه بدان امر شده را بجا بياورد. "

أبي أسامه كويد از امام باقرط الله دربارة آية ﴿ قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكُفْرَهُ \* سوال

ا بورالتفلین، ح ۵۵ ص ۵۱۰ نفسیر صافی، ح ۱۲ ص ۴۰۰ نفسیر برهان، ح ۱۸ ص ۲۱۳
 ۲. ببخارالاتوان، چ ۳۶، ص ۱۷۴ و چ ۵۳ ص ۹۹

كردم، فرمود بله دربارة امير المؤمنين على ﴿ ثَارَل شَده است

﴿ مَ أَكُدُوْ وَ عَدَادَ مِهِ كَشَيْنَ وَ قَدَرَ كَ قَرَانَ وَ عَدَادَ مِهِ كَشَيْنَ الْمُوْمِنَيْنَ الْمُؤْمِنِ وَ مَسَدَّتُ الْمَالِيَّ وَ الْمَوْمِنَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿ فَقَدُّرُهُ ﴾ و آن حضرت را براي خير و نيكوئي معين نمود.

﴿ ثُمُّ السَّبِيلَ يُسَّرَّهُ ﴾ يعنى أن حضرت مسير هدايت و حق است.

﴿ ثُمُّ أَمَا تُدُ﴾ آنگاه مانند پیامبران مرد.

﴿ ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾ رواى كويد: عرض كردم معناى ﴿ ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾

چيستې

امام الله فرمود: یعنی او را در زمان رجعت رنده کند و دربارهٔ دشمنان آنهه خداوند به او امر فرموده بود حکم درماید. ا

فَلْيَتْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَىٰ طَغَامِهِ (٢٣) أَنَّا صَبَيْبَنَا الْمُنَاةَ صَبَّا (٢٥) ثُمَّ شَفَقْنَا الْأَرْضَ شَقًّا (٢٦) فَأَنْتَشَا مِيهَا حَبًّا (٢٧) وَ عِنْبَا وَ فَضْبًا (٢٨) وَ عَذِيثًا وَ فَضْبًا (٢٨) وَ خَذَ اللّٰ عُلْبًا (٣٦) وَ خَذَ اللّٰ عُلْبًا (٣٦)

١ بحارالاتوار، ح ٥٣٠ ص ٩٩٠ تورالتقلين، ج ٥ ص ١٥١٠ تفسير يرهان، ح ٨، ص ٢١٣

مَثَاعاً لَكُمْ وَ لِأَنْغامِكُمْ (٣٦)

فَإِذَا جُاءَتِ الصَّاخَّةُ (٣٣)

۲۴ ـ پس انسان به طعامش بنگرد

۲۵ ... همانا ما آب فراوان از آسمان فرو ریختیم

۲۶ ـ سپس زمين را از هم شكافتيم.

۲۷ ـ پس در آن دانه ها رویانیدیم

۲۸ ــ و انگور و تباتاتی بسیار

۲۹ ـ و درخت ريتون و تخل محرما.

۳۰\_و باغهای پر از درختال.

۲۱ ـ و ميوهها و چراگاه :

٣٢\_تا شما و چهارپایانتان از آن بهرمعند شوید

۲۲ پس هنگامی که صدای مهیب آن قرآ رساد.

﴿ وَلَيْتُظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ أَنَّا صَبَبَتَنَا الْمَاءَ صَبًّا - تسا - وَ قَسَطْبًا ﴾ خرمود

﴿تَصْبِ﴾ به معنای ﴿قَتِ﴾ است یعنی سبزیهای خوردنی است،

﴿ وَ حَذَائِقٌ عُلْبًا ﴾ يعني باغهائي با درختان گوناگون است

﴿ وَ قَاكِهَةً وَ أَبًّا ﴾ فرمود ﴿ أب ﴾ كياه چهارپايان است.

﴿مَتَاعاً لَكُمْ وَ لِأَنْهَامِكُمْ ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَّةُ ﴾ كه مراد ار «صاخه» يـعنى قيامت است. أ

ابن عباس دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿مَتَاعاً لَكُمْ وَ لِأَتَعَامِكُمْ ﴾ گوید: منظور منافع شما و چهاریایانتان است.

<sup>1.</sup> بورالتقلین، ج ه ص ۵۱۱؛ تعسیر برهانه ج ۸ ص ۲۱۵

لِكُلُّ امْرِيْ مِنْهُمْ بَوْمَئِدِ شَأْنٌ يُقْنِيهِ (١٣٧)

وُخُوهُ يَوْمَتِنِي تَشْفِرَةً (٣٨)

ضَاحِكَةً مُشْتَثِيْرَةً (٣٩)

وَ رُجُوهٌ يَوْمَنِدِ عَلَيْهَا عَبَرَةٌ (٤٠)

تَرْمَقُهُا فَتَرَةً (٤١)

أُولَٰتِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ (٤٢)

۳۷ یه در آن روز هر کدام از آنها چنان گرفتار اصور خبود مسیباشدک. از پرداختن به امور دیگر بی نیاز است.

۲۷ در آن روز چهرمهایشان بورانی است.

۳۹ ـ خيدان و شادمانند.

۲۰ ــو صورتعایی در آن روز غیارآلود.

۲۱ ـ و تاریکی آنها را درّ برگزفته است.

۲۲ آنها همان کافران و فاجران هستند.

﴿لِكُلُّ امْرِيْ مِنْهُمْ يَوْمَيَّذِ شَأَنَّ يُغْنِيهِ ﴾ يعني شغلي است كه او را از هر شغل ديگري بازش ميدارد. ا

سپس خداوند عز و جل آنهائی را که امیرالمؤمنین علی النال را دوست داشته و از دشمنانش بیزاری میجویند را ذکر کرده و فرمود: ﴿وَجُوءٌ یَوْمَئِذٍ مُسْتَهُورَةٌ ﴾ در آن روز چهره هایشان نورانی است خندان و شادمانند.

سبيس دشمنان آل محمد الله الذكر كرده و فرمود: ﴿وَ وَجُوهُ يُوَمَوُدٍ عَلَيْهِ غَبَرَةٌ \* تَرُهُمُها فَتَرَةٌ ﴾ يعني از خير و ثواب دستش خالي است

۱ تمسیر صافی، ح ۷، ص ۴۰۴ ، بورالثقلین، ج ۵۵ ص ۵۱۲ ، مسیر برهان، ج ۸، ص ۲۱۶

﴿ أُولَئِكَ هُمُّ الْكُفَّرَ ةُ الْقَجَرَةُ ﴾ آنها همان كافران و فلحران هستند. ١

﴿ وَجُوهُ يُوامَئِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَ أُنَّ كه «غيره» يعني سياهي.

﴿ تُرْهَقُهِ قَتَرُةً ﴾ يعنى دود و بخار جهنم.

 أُولئِكَ هُمُ الْكَفَرَ ةُ الْفَجَرَةُ ﴾ يعنى كافرانى كه منكر هستند. ٢

AL PR

ا. يحارالانوار، ج ١٧٤ ص ١٧٤

## تفسير سورة تكوير

۸۱ – سـورهٔ تکـویر در مکـه

نازل شده و دارای ۲۷ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا النُّمْسُ كُورَتْ (١)

وَ إِذْ. النُّجُومُ الْكُذَرَتْ (٣)

وَ إِذَا الَّحِيالُ شَيْرَتْ (٣)

وَ إِذَا الْمِشَارُ عُطُّلُتْ (۴)

ا ــ هنگامی که خورشید در هم پیچیده شود

۲ ـ و هنگامی که سنارگان تیره گردند.

۲ ـ و هنگامی که کوهها به حرکت در آینا.

۲ و منگامی که شتران آبستن رها گردنا.

﴿ إِذَا الشَّبْسُ كُوِّرَتُ ﴾ هنگامي كه خورشيد تاريك و ظلماني شود.

﴿ وَ إِذَا النَّاجُومُ الْكَدَرَتْ ﴾ هنگامي كه نور ستارگان از بين برود،

﴿ إِذَا الْجِبَالُ سُيْرَتُ ﴾ كوهها چنان كردند كه فرمود: ﴿ تَحْسَبُها جَامِدَةً رَ هِيَ تَمُرُّ مَرُّ السَّخَابِ ﴾ أيعنى تو خيال مىكنى كه كوهها جامد و در يك جا ساكن هستند ولى آنها مانند ابرها در حركتند.

﴿ إِذَا الْعِشَارُ عُطُّلُتُ ﴾ وقتى كه همة خلق شردند شتران بيصاحب

مىمانند، كسى نيست شير آنها را بدوشد.

﴿ وَ إِذَا الْبِخَارُ سُجِّرَتُ ﴾ درياهايي كه پيرامون كره زمين هستند همه آتش إشوند.

﴿ وَ إِذَا النَّفُوسُ زُوَّجَتُ ﴾ يعنى باحور العين ازدواج مىكنند. أ ابى الجارود روايت مىكند كه امام باقر الله المراكز در معناى آية ﴿ وَ إِذَا النُّفُوسُ زُوَّجَتُ ﴾ فرمود اما اهل بهشت با خيرات حسان (حور العين) ازدواج مىكنند، و اما اهل دورخ، بايد دانست كه با هر انسانى از دور خيان شيطانى است، يعنى هر يك از آن كفار و منافقين با شيطان خود كه قرين اوست ازدواج مىكنند. أ

وَ إِذَا الْمَوْوُدَةُ شَيْلَتُ (٨)

بِأَيِّ ذَلْبِ فَيْلَتُ (٩)

وَ إِذَا الْشَّحُفُ لَجُرَبُ (٩)

وَ إِذَا الْشَّحَاةُ كَثِيطَتُ (١٠)

وَ إِذَا الْشَّمَاةُ كَثِيطَتُ (١١)

الله و هنگلمي كه از دحتران زيده به گور شده سؤال شوه
الدو هنگلمي كشته شهند؟
الدو چه گياهي كشته شهند؟

١ بيجارالاتوار، ج ٧، ص ١٠٧

۲ محار الانوار، ح ۱۷ ص ۱۰۷ و ح ۱۸ ص ۳۱۳ و بور التقلین، چ ۵ ص ۵۱۳ تصبیر صافی،
 ح ۱۷ ص ۴۰۹ تفسیر برهار، چ ۱۸ ص ۳۲۰

۱۰ ـ و هنگامی که نامهٔ اعمال گشوده شود

11 ...و هنگامی که آسمان از جای کنده شود

﴿ وَ إِذَا الْمَوْوُدَةُ سُئِلَتْ ﴿ بِأَيِّ ذَنْبٍ قَتِلَتْ ﴾ عرب به خاطر غيرت دخترانشان را ميكشتند، چون روز قيامت شود از دختران زنده به گور سوال مي شود به كدامين گذاه كشته و قطعه قطعه شدهاند. ١

جابر گوید امام باقر الله الله الله الله المؤدّدة سُؤلَت المؤدّدة سُؤلَت الله إِلَى ذَنّبٍ قَبِلَتُ الله وَرَا الْمَوْدُدة سُؤلَت الله إِلَى ذَنّبٍ قَبِلَتُ الله وَرَا خَدَاوِند به رسولش است كه قرمود: ﴿قُلْ لاَ أَمْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي " بكو: من بر رسالت خود از شما هيچ اجرى نمى خواهم جز مودت و دوستى با اهل بيت خود."

﴿ وَ إِذَا الصَّحُفُ نُشِرَتْ ﴾ يعنى نامة اعمال. ﴿ وَ إِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ ﴾ يعنى باطل مى شود.

> وَ إِذَا الْجَحِيمُ شَعَرَتْ (١٣) وَ بِذَا الْجَنَّةُ أَرْلِمَتْ (١٣)

۱۲ ـــو هنگامی که آتش دوزخ شعلهور گردد.

۱۳ سور هنگامی که بهشت بزدیک شود

ابن عباس در معنای آیه ﴿ وَ إِذَا الْجَعِيمُ سُعُرَتُ ﴾ گفت اراده می کند که برای کافرین آتش را شعله ور نماید. جحیم آتشی بالاتر و شدیدتر از جهدم است و جحیم در کلام عرب چیزی است که عظیمتر از آتش می ماشد مانند قور

١. بحرالانوار، ح ٧ ص ١٠٧ ؛ تفسير صافي ج ٧ ص ٢١٠

۲ شوری، یهٔ ۲۳

٣ يورالتقلين، ج ٥ من ٥١٥٠ تقسير برهال، ح ٨٠ص ٢٢١

خداوند كه فرمود: ﴿ ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَاللَّهُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴾ ' كه اراده از آنش عظيم و بزرگ را مىكند. أ

﴿ وَ إِذَا الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ﴾ يعني بهشت به اولياء خدا از متقيل نزديك مي شود. "

فَلاَ أُقْسِمُ الْخُنُسِ (١٥) الْجَوْارِ الْكُنْسِ (١٦) وَ اللَّيْلِ إِذَا عَشْعَشَ (١٧) وَ الصُّبْحِ إِذَا تَنَكُّسَ (١٨) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرْبِمِ (١٩) ذي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكْيِنِ (٢٠) مُطاع ثُمُ أَمينِ (٢١) وَ مَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ (٢٢) وَ لَقَدُّ رَآهُ بِالْأَمْنِ الْمُبيسِ (٣٣) وْ مَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَــينِ (٢٤) وَ مَا هُوَ بِقُوْلِ شَيْطَانِ رَجِهِم (٢٥) مَأَيْنَ تَذْهَبُونَ (٢٦) إِنْ هُوَ إِلاَّ دِكْرُ لِلْفَالَمِينَ (٣٧) لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنَّ يَشْتَقِيمَ (٢٨) وَ مَا تَشَاؤُنَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْمَالَمِينَ (٢٩) 10 - سوگند به متارگاتی باز گردانده شوند

۱. صافات، آیهٔ ۹۷ ؛ برای او جنائی بسیان کتید و او را در آتش دروح بیندارید

۲ بحارالانوار، ج ۸ مس ۲۹۴

٣ بحارالاتوار، شم ١٠٨ م تفسير صافي، ح ١٤ ص ٢١٠ : تقسير برهال، ح ٨ ص ٢٢٣

۱۶ سحرکت کرده و از دیلمها دور گردنا.

۱۷ ـ و سوگند به شب هگامی که به انتهی میرساد

١٨ ـ و سوگند په صبح حتگامي که نصس زند.

14 که همانا قرآن کلام رسول بزرگواری است

۲۰ که صاحب قدرت است و برد صاحب عبرش دارای جاه و میترات

۲۱ (در آسمانها) مورد اطاعت و امین است.

۲۲ ما همنشين شما ديوانه نيست.

۱۳ ـ و به تحقیق او را در افق روشن دیده است.

۲۴\_و او بر عیب (وحی که میگیرید) بحل ممرورد

70 ــ راين (قرآن) سخن شيطان رابده شده بيست.

۲۶ ـ پس به کجا میروید؟

۲۷ \_این (قرآن) چیزی جز تذکری برای عالمیان نیست.

۲۸ برای کسی از شما که بحواهد راه مستقیم برود.

۲۹ ـ و شما ممیخواهید، مگر آنکه خداوندُ پروردگار عالمیان مخواهد

﴿ فَلا أَتْسِمُّ بِالْخُنْسِ ﴾ يعنى قسم به خشّ مىخورم، كه «خشّ» اسم ستاردهائى است.

﴿الْجَوْارِ الْكُنَّسِ﴾ فرمود: ستارگانی كه در روز پنهان می شوند و دیده نمی شوند. ا

﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ يعني شب هنگامي كه تاريك شود.

﴿ وَ الصُّبُحَ إِذَا تَنَفَّسَ ﴾ صبح هنگامي كه بالا آيد. اين آيات همهاش قسم و

۱ تعسير برهان، ح ٨٠ص ٢٣٤٠ تفسير صافي، ج ٧،ص ٢١١ ،ورالثقلين، ح ٥٠ص ٥١٥

جوائش ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ٩ مـى،اشد يعنى داراي منزلت عظيم در نزد خداونداست.

\*مُطْع ثَمَّ أَمِينٍ ﴾ اين أن چيزي است كه خداوند به وسيلة أن پيامسرش را فضيلت داده و مانند آن را به احدى از انبياء اعطا نكرده است أ

ابو بصير گويد از امام صادق الله عناى آية ﴿ فِي قُوَّةٍ عِـنْدُ فِي الْعَرْشِ مَكِينِ ﴾ سوال كردم.

فرمود: يعنى جبرئيل،

عرض كردم: معناى آية ﴿مُطَاعِ ثُمَّ أُمِينٍ ﴾ چيست؟

فرمود یعنی رسول خدا تَنَافَقُ در نزد پروردگار مورد اطاعت است؛ و روز قیامت امین است.

سوال كردم: معناي آية ﴿ وَ مَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ ﴾ چيست؟

فرمود. یعنی پیامبر ﷺ هنگامی که علیﷺ را برای مردم نصب کرد مجنون نبود.

عرض کردم: معنای آیهٔ ﴿وَ مَا هُوَ عَلَی الْغَیْبِ بِضَیْبِنٍ ﴾ چیست؟ فرمود: خداوند تبارک و تعالی از اینکه غیش را در پیامبرش نگوید بخین نیست.

عرض كردم: معناى آية ﴿ وَ مَا هُوَ بِقُوْلِ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ ﴾ چيست؟

فرمود منظور از آن، كاهناني هستند كه در قريش بودند، و سخنان خود را به سخنان شيطان هايي نسبت مي دادند كه به اصطلاح خود، آنان همراد آنان بودند، و ايشان به زيان آن همزادها سخن مي گفتند، و اين ايه شريفه مي فرمايد ﴿ وَ مَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ ﴾ قرآن مانند سخنان كاهنان ار

۱ بحار الانوار، ج ۹، ص ۲۴۷ ، نفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱۱ ، نفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۲۵

سخيان شيطانهاي رانده شده نيست

عرض كردم. معناى آية ﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ \* إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ ﴾ چيست؟ فرمود. يعنى دربارة ولايت على النَّة به كنجا سي رويد، ﴿إِنْ هُـوَ إِلاَّ ذِكْرُ لِنْعَالَمِينَ ﴾ يعنى دراى كسى كه خداوند از او عهد و پيمان بر ولايت على النَّهُ را گرفت

عرض کردم: معنای آیهٔ ﴿لِمَنْ شَاءَمِنْکُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ﴾ چیست؟ فرمود: در طاعت علی ﷺ و اثمه بعد از آن حضرت.

عرض كردم: معناى آية ﴿ وَ مَا تَشَاؤُنَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّـهُ رَبُّ الْـغَالَمِينَ ﴾ چيست؟

فرمود. همانا طی مسیر به سوی خداوند تبارک و تعالی است نه به سوی مردم، ا

ابوالحسن الله فرمود. خداوند قلوب اثمه را محل اراده خود قرار داده و هر وقت خداوند چیزی را بخواهد و اراده فرماید ائمه نیز می خواهند و آن است معنی آیه ﴿وَ مُ تَشَاوُلُ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ که مشیت به سوی خدا است نه به سوی مردم. "

#### كودقاف

ابن عباس در معنای جملهٔ ﴿رُبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ گفت خداوند سیصد و همفده عالم پشت کوه قاف و پشت هفت دریا خلق نموده و آنها اطلاعی از خلقت آدم

ا محار الاتواراح ٢٠ ص ٢٤٨ و ح ٣٤، ص ١٧٥ ؛ تفسير صافي، ج ١٧ ص ٢١٣ ، و ر لتقليل،
 ح ٥ ص ٢٥١٨ : تفسير برهان، ج ١٠ ص ٢٢٥
 ٢٠ سمار الاسوار، ح ٥ ص ١١٣ و ح ٣٤، ص ٢٠٥ و ج ٢٥، ص ٢٧٢ ، مصائر الدر حماس،
 ص ٢٥١٥ : تقسير برهان، ج ١٠ ص ٢٢٧

و فرزندان او ندارند و هر عالمي سيصد و سيزده برابر عالمي است كه آدم و فرزندان او را در آن حلق نموده است اهل آن عوالم به مقدار چشم به هم زدن معصيت خداوند را بجا نياوردهاند و آن است معناي آية ﴿إِلاَّ أَنْ يَسَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ مگر آنكه خداوند پروردگار عالميان بخواهد. (

١ بحار الانوار، ج ١٥٠ ص ٢٦٦؛ تعمير برهان، ج ١١٠ ص ٢٦٧

# تفسير سورة انقطار

۸۲ – سورهٔ انتقطار در مکته

نازل شده و دارای ۱۹ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

إِذًا السُّمَاءُ انْفَعِلْرَتْ (١)

وَ إِذَا الْكُوَاكِبُ اثْنَتُوتْ (٣)

وَ إِذَا الْبِحارُ فُجُرَتُ (٣)

وَإِذَا الْقُتُورُ إِعْبُرَتْ (۴)

عَلِمَتُ نَفْشَ مَا قَدَّمَتْ وَ أَخَّرَتْ (۵)

يا أَيُّهَا الْإِنْسَالُ مَا غَرُّكَ بِرَبِّكَ الْكُربِمِ (٦١)

لَّذي خَلَقَكَ فَسَوًّاكَ مَعَدّلَكَ (٧)

في أَيُّ صُورَةٍ ماشَاءَ زَكَّبَكَ (٨)

ا ــ هنگامی که آسمان شکافته شود

۲ ...و هنگامی که ستارگان درو ریزه

۲ـو هنگامی که آب دریاها به هم بیبونامد

۲ ـ و هنگامی که قبرها زیر و رو گردد

۵ هر کسی می داند آن چه که از پیش فرستاده و آنچه که برای بعد گدشته

است

ع\_ای انسان، چه چیر تو را به پروردگار کریمت معرور کرده است؟

۷ همان خدایی که تو را آفریان صورتی کامل داد و مورویت بمود ۸ در هر صورتی که خواست تو را بیاراست و برکیب بمود

﴿ إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ ﴿ وَ إِذَا الْكَوَا كِبُ انْتَكَرَتْ ﴿ وَ إِذَا الْبِحَارُ فُجَّرَتْ \* يعنى وقتى كه درياها آتش سوزنده شوند.

﴿ وَ إِذَا الْقُيُورُ بِعُثِرَتُ ﴾ يعني قبرها شكافته ميشود، و مردگان بيرون مي آيند. ا

﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ وَ أَخَرَتْ ﴾ يعنى أنهه از خير و شر پيش فرستاده را مىداند.

سبهس مردم را مورد خطاب قرار داده و فرمود ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَيِّكَ الْكَرِيمِ \* الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ﴿ يعنى هيچ كجى و ناموزنى در تو نيست.

﴿ فِي أَيَّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾ اگر ميخواست، به صدورتي غير اين صورت تو را ترکيب ميکرد. <sup>٢</sup>

كَلاُّ بَلْ تُكَدُّبُونَ بِالدِّينِ (٩)

وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ (١٠)

كِزَاماً كَأْثِينَ (١١)

۹ مرگر (چین بیست) بلکه شما روز حرا را تکابیت میکنید.

• 1 ـ و همانا براي شما تگهياناني گذاشته شده،

ا ا گرامی هستند و تویسندهٔ (اعمال شما)

<sup>1.</sup> بحارالانوار، ج ٧. من ١٠٨

۲ مسير صافي، ج ٧، ص ٣١٧ ؛ بورالثقلي، ح ٥، ص ٥٢٠ تفسير برهان، ج ١٠ ص ٢٣٠

\* كَلاُّ بَلْ تَكَذَّبُونَ بِالدِّينِ ﴾ بلكه رسول خدا ﷺ و اميرالمؤمنين الله را تكذيب كردند.

• وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَخَافِظِينَ ﴾ همان دو فرشته ای که موکل بر انسان هستند.
 ﴿ كِراماً كُاتِبِينَ ﴾ يعنى نيكى ها و زشتى ها را مى نويسند.

إِنَّ الْأَثْرَارَ لَقَي نَعِبِمِ (١٣) وَ إِنَّ الْفُخَارَ لَقَي جَحِيمِ (١٣) يَصْلَوْمَهَا يَوْمَ الدِّينِ (١٥) وَ مَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ (١٧) ثُمَّمَ مَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ (١٧) يُؤمَّ لاْ تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ خَيْناً وَ الْأَمْرُ يَوْمَتِذٍ لِلَٰهِ (١٩) يَوْمَ لاْ تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ خَيْناً وَ الْأَمْرُ يَوْمَتِذٍ لِلَٰهِ (١٩)

۱۳ ممانا نیکوکاران در تعمتهای مراوان هستند

۱۴ ساو حمانا فاسبرال در آتش دوز شیند

10 ــ روز جرا به آن دوزخ وارد میشوند

۱۷ سو تو چه می دانی که روز جزا چیست؟

۱۸ ـ سپس باز چه می دانی که روز جزا چیست؟

19 سأن روزی است که هنچ کس قادر نیست برای کسی دیگر کاری نجام دهد، و همهٔ امور در آن روز برای خداوند است.

﴿ إِنَّ الْأَبْرِ ارَ لَقِي نَعِيمٍ وَ إِنَّ الْقُجَّارَ لَقِي جَحِيمٍ ــ تا ــ يَـصَلُونَهَا يَــوْمَ الدُّيــنِ ﴾ «يومالدين» يعنى روز مجازات و سيس براى تعظيم روز قيامت فرمود: ﴿ وَ مَا أَذُرُاكَ ﴾ اى محمد ﴿ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ ثُمَّ مَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ يَوْمَ لاَ تَمْلِكُ

نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْنًا وَ الْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِلَّهِ ٦ ا

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿وَ الْأَمْرُ يَوْمَئِدٍ لِلّٰهِ ﴾ گوید مُلک و قدرت و سلطنت و عزت و جبروت و جمال و بهاء و هیبت و الهیّت برای خداوندی است که شریکی ندارد. آ

۱. تفسیر برهای، چ ناد ص ۲۳۰

٢ بحارالانوار، ج ٧٠ ص ١٠٨ ، تقسير برهان، ج ٨ ص ٢٣١

# تفسير سورة مطففين

۸۳ – سورهٔ مطفقین در مکه

نازل شـده و دارای ۳۶ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ (١)

الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ (٢)

وَ إِذَ كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ (٣) أَلاَ يَظُنُّ أُولِيكَ أَنَّهُمْ مَبْعُونُونَ (۴)

ا لا يطن اولينك الهم مبعولون ٢٦

ا \_ واي بركم قروشان.

۲ دو خنگامی که از مردم پیمانه میگیرند کامل میگیرند

۳ و هنگامی که میخواهند برای مردم پیمانه یا ورن کنند کم میگذارند

۴\_آیا آنها گمان نمیکنند که بر انگیخته میشوند.

﴿ وَيُّلُّ لِلْمُطَفِّقِينَ ﴾ آنهائي كه از پيمانه و وزن كم ميكنند. ا

ایی الجارود از امام باقرطی روایت میکند که آن حضرت فرمود: سوره مطفقین وقتی نازل شد که رسول خدا می گذاد مدینه شده بود، و مردم مدینه در آن روز از حیث ترازوداری بدترین مردم بودند، و در نتیجه آمدن این سوره ترازوداریشان خوب شد.

١ مستدرك الوسائل، ج ١٦، ص ٢٢٢٠ بحار الأنوار، ج ١٠٠، ص ١٠٠

و أما ﴿ویل؟ خدا عالم است بدرستی که آن چاهی در جهنم است ا ابن عباس در معنای آیه ﴿الَّذِینَ إِذَا اکْتَالُوا عَلَی النَّاسِ یَسْتَوْفُونَ ﴿ وَإِذَا کالُوهُمُ أَوْ وَزَنُوهُمُ یُخْسِرُونَ ﴾ فرمود: آنها هنگامی که میخواستند جنسی را بخرند با پیمانه ای پر میخریدند و وقتی که میخواستند بعروشند از پیمانه و ورن کم میکردند و عملشان اینطور بود آ

﴿ الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا ﴾ أنها كه از مردم كالائي را براي خود ميخريدند.

﴿عَلَى النَّسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَ إِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ و از صردم میگیرند كامل میگیرند و هنگامی كه میخواهند برای مردم بیمانه یــ وزن كنند كم میگذارند.

خداوند فرمود: ﴿ أَلاَ يَظُنُّ أُولَئِكَ ﴾ يعني آيا نمي دانند كه در روز قيامت به خاطر آن عملشان مورد حسابرسي واقع مي شوند. "

> كَلاَ إِنَّ كِتَابَ الْفُخَارِ لَهِي سِجِّينِ (٧) وَ مَا أَذَرَاكَ مَا سِجِّينَ (٨) كِتَابٌ مَزَقُومٌ (٩) وَيُلِّ يَوْمَنَيْدِ لِلْمُكَذَّبِينَ (١٠) وَيُلِّ يَوْمَنَيْدِ لِلْمُكَذِّبِينَ (١٠) اللَّذِينَ يُكَذِّبُ مِهِ إِلاَّكُلُّ مُعْنَدِ أَنْهِمٍ (١٢) وَ مَا يُكَذَّبُ مِهِ إِلاَّكُلُّ مُعْنَدٍ أَنْهِمٍ (١٢) إِذَا تَتَكِىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسْاطِيرُ الْأَوْلِينَ (١٣) إِذَا تَتَكِىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسْاطِيرُ الْأَوْلِينَ (١٣)

مستدرک الوسائل: ج ۱۲، ص ۲۳۲؛ یا بحار الاتواریج ۱۱۰۰ ص ۱۰۶
 مستدرک الوسائل: ج ۱۲، ص ۲۲۳ ؛ بحار الاتواریج ۱۰۰، ص ۱۰۶ ، تفسیر صافی، ج ۷
 مستدرک الوسائل: ج ۱۰، ص ۲۳۳ ؛ بحار الاتواریج ۱۰۰، ص ۱۰۷ ؛ تفسیر برهال، ح ۱۸
 مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۲۳۳ ؛ بحار الاتواریج ۱۰۰، ص ۱۰۷ ؛ تفسیر برهال، ح ۱۸

كَلاَ تِلْ زَالَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٤)

كَلاُّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَتِكِ لَمُحْجُوبُونَ (١٥)

نُّمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيم (١٦)

ثُمُّ يُقالُ هَٰذَا الَّذِي كُنتُمْ مِهِ تُكَدِّبُونَ (١٧)

۷ ـ هرگر (چنین نیست) همانا نامهٔ عمل فاجران در منجین است

٨ و تو چه ميداني که سځين چيست؟

٩-كتابي است نوشته شده

١٠ ــ آن روز واي به حال تكذيب كتناكان

۱۱\_آنهانی که روز جزا را تکادیب میکنند

۱۲ ـ و کسی آن روز را تکدیب میکند که متجاور و گمهکار است

17 ـ هنگامی که آیات ما براو حوانده میشود میگوید این از افسامههای بیشینیان است

۱۴ ـ هرگر (چنین نیست)، بلکه آنچه را که انجام دادهاند قلبهایشان را تیره و قار کرده است.

۱۵ ـ هرگر (چنین نیست که میهندارند)، آنها در آن روز از پروردگارشان در محجوب هستند

16 .. مىيس آنها وارد آتش دوزح مىشوند.

۱۷ ــ سپس به آنها گفته می شود: این همان چیری است که آن را تکندیب میکردید

﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الفُّجَّارِ لَقِي سِجِّينٍ ﴾ آنچه از عناب كه خدا براى فحار نوشته در سجين است.

﴿ وَ مَا أَذْرَاكَ مَا سِجِّينٌ ١٤ كِتَابٌ مَرْقُومٌ ﴾ يعني نوشته شده است.

ایی الجارود از امام باقریک روایت میکند که فرمود. ﴿سجین ﴾ عمارت است از طبقه هفتم زمین، و ﴿علیون ﴾ عبارت از آسمان هفتم است أ امام صمادق الله عنای آیة ﴿كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الفَجَّارِ لَقِي سِجِّينِ ٩ قدمود

امام حسادق الله و معنای ایهٔ و کلا إِنْ کِتَابَ الفَجَّارِ لَقِي سِجَينٍ و قرمود مراد از فجار فلائی و فلائی است.

﴿ وَ مَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّينُ \_ تا \_ الَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ كه مراد زريق و بنر است.

﴿ مَا يُكَذَّبُ بِهِ إِلاَّ كُلُّ مُعْتَدِ أَثِيمٍ \* إِذَا تَتَلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ \* و آن دو زريق و حبتر بودند كه رسول خدا عَلَيْهِ أَنْ التَّذيب مى كردند ؛ تا آيــهٔ ﴿ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ﴾ كه باز مراد آن دو نقر است

﴿ ثُمَّ يُقَالُ هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴾ يعنى آن دو و پيروانشان

كَلاَ إِنَّ كِنَاتَ الْأَثْرَارِ لَمْيِ عِلْيِّنَ (١٨)
وَ مَا أَدْرَاكَ مَا عِلْيُونَ (١٩)
كِنَابٌ مَرْقُومٌ (٢٠)
يَشْهَدُهُ الْمُقَرِّثُونَ (٢١)
إِنَّ الْأَثْرَارَ لَفَي نَعِيمٍ (٢٢)
عَلَى الْأَرَارُ لَفَي نَعِيمٍ (٢٢)
عَلَى الْأَرَارُكِكِ يَتْظُرُونَ (٢٣)
عَلَى الْأَرَارُكِكِ يَتْظُرُونَ (٣٣)
تَشْرِفُ فِي وَجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ (٣٣)
يُشْقُونَ مِنْ رَحِيقٍ مَخْتُومٍ (٢٥)
يُشْقُونَ مِنْ رَحِيقٍ مَخْتُومٍ (٢٥)
بُونَامُهُ مِشْكَ وَ فِي ذَٰلِكَ فَلْيُتَنَافُسِ الْمُتَنَامِدُونَ (٢٦)

۱ محار الانوار، ح ۵۵ ص ۵۱ ، تصبیر صافی، ح ۷، ص ۴۳۵ ، بور الشفلی، ج ۵، ص ۱۵۳۰ تفسیر برهان، ح ۸، ص ۱۵۳۰ تفسیر برهان، ح ۸، ص

وَ مِزَاجُهُ مِنْ تُسْهِمِ (٢٧)

عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرِّيُونَ (٢٨)

إِنَّ اللَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ (٢٩)

رَ إِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَعَامَرُُونَ (٣٠)

وَ إِذَا الْقَلَبُوا إِلَى أَمْلِهِمُ الْقَلَبُوا فَكِهِينَ (٣١)

۱۸ \_ هرگر (چنین بیست) همانا نامهٔ اهمال نیکان در علّین است

14 .. و تو چه میدانی که علمین چیست؟

۲۰ ـ کتابی است نوشته شده.

۲۱ که مقربان بر آن شهادت می دهنا..

۲۲ .. همانا نیکوکاران در بعث های فواران هستند.

۲۳ بر تحتها(ی بهشتی) تکیه زده و تگاه میکنند

۲۲ در رحسارشان شاط و شادمانی تعمینها را میشناسی

۲۵ دآنها از شراب راب گوارا و سریسته سیراب میگردند.

۲۶ ـ مُهر أن از مشك است، و درايس سعمتهاي الهني بنايد راغبان بس

همدیگر پیشی بگیرند.

٢٧ ـ و طيع آن شراب أمينته با تسنيم است

۲۸ ـ چشمهای که مقربان از آن می آشامنا

٢٩ ـ همانا مجرمان بر مومنان مي حديدند

۳۰ و عبگامی که بر آنها میگذشتند با اشاره مسحرشان میگردید.

۳۱ و هنگامی که به سوی خانوادهشان می رفتند ختدان و شادان بودند

﴿ كَلا ۗ إِن كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلَيْيِنَ وَ مَا أَدْرَاكَ مَاعِلَيُّونَ \_ تا \_ عَيْناً يَشُرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ ﴾ كه مراد رسول خدا مَنَيَّ إلَيْ و اميرالمؤمنين و فاطمه و حسن و حسين

والمه المنافظ مي باشند.

﴿ يَشْهَدُهُ المُقَرَّبُونَ ﴾ ملائكه اي اعمالشان را نوشته اند.

﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا ﴾ كه مراد زريق و حبتر و پيروان آن دو مي باشند

﴿ كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ ۞ وَ إِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَسْتَغَامَزُ ونَ ﴾ كـه صراد رسول خدا يَنْ اللهُ است و تا آخر سوره دربارة آن دو مي باشد ا

﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلْسِنَ ﴾ يعنى آنهه از ثواب براى آنها نـوشته شده است.

امام باقر الله فرمود: بدرستی که خداوند ما را از أعلی علیین آعرید و قلبهای شیعیان ما را نیز از آنچه ما را خلق کرده آفرید و بدن هایشان را پائین تر از آن خلق نمود پس قلبهای شیعیانمان به سوی ما متمایل است زیرا آن خلق نمود پس قلبهای شیعیانمان به سوی ما متمایل است زیرا آنها از چیزی خلق شدهاند که ما از آن خلق شدهایم سپس این آیه را تلاوت نمود و کلاً إِنَّ کِتابَ الْأَبْرُ ازِ لَفِي عِلَيْنَ ـ تا ـ يَشْهَدُهُ الْمُقَرِّدُونَ ﴾

﴿ يُسْتَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ مَحْتُومٍ خِتَامُهُ مِسْكُ ﴾ ` آبي كه هــر وقت مــومن آن را بياشامد بوي مشك از آن استشمام ميكند. "

امام صادق الله فرمود: هر کس خمر را به خاطر غیر حداوند ترک کند خداوند او را از شراب خالص مهر شده بنوشاند، سوال شد: یا ابن رسول الله کسی که خمر را به خاطر غیر خدا ترک کند؟ فرمود: بله ا به خدا سوگند آن صیانت و نگه داشتن نفس است. \*

﴿ وَ فِي ذَٰلِكَ فَلَيْتَنَافَسِ السَّتَنَافِسُونَ ﴾ فرمود تنافس و مسابقه در آن

۱ بحرالاتوار، ح ۲۴ من ۵۰ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲۵ ، دورالثقلی، ح ۵، ص ۵۳۰ ، تفسیر برهان، ج ۸ من ۲۳۴

٢. بحار الانوار، ع ۵ ص ٢٣٥

٣. بحار الابوار، ج ٢٤، ص ٥

کانی، ج ۶۰ ص ۴۳۰؛ وسائل الشعه، ج ۲۵، ص ۲۹۸

توابهایی که ما وعده دادیم و مؤمنین در طلب آن است.

﴿ وَمِزَاجُهُ مِنْ تَسْنِيمٍ ﴾ تسنيم مصدر سنمه به معناى رفعه است، چون او ار بلندترين چشمه هاى بهشت است، يا شراب آن از بهترين اقسام شراب بهشت است و يا از بالاى اهل بهشت مى آيد و روى همين جهت تسنيم ناميده شده است، آن چشمه اى است كه مقربون از آن مى آشامند و مقربون آل محمد مَنْ السند ؛ خداوند مى فرمايد: ﴿ الشَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أُولُئِكَ الْمُعَرّبُونَ ﴾ كه رسول حدا مَنْ و خديجه و على بن ابي طالب و ذرية آنها ملحق به مقربون مى شوند، خداوند مى فرمايد: درية شان را ملحق به آنها كرديم، مقربون از چشمه تسنيم خداوند مى فرمايد: درية شان را ملحق به آنها كرديم، مقربون از چشمه تسنيم خداون مى آشامند ولى سائر مؤمنين آميخته و مخلوط شدة آن را مى آشامند. ا

سبیس مجرمینی را که مومنین را مسخره کرده و با چشم و ابرو بر آنها اشاره نموده و میخندیدند را توصیف نموده و فرمود: ﴿إِنَّ الَّــذِینَ أَجْــرَمُوا کنُوا مِنَ الَّذِینَ آمَنُوا یَضْحَکُونَ \_تا ــفکِهِینَ ﴾ یعنی مسخره میکردند.

وَ إِذْ رَأَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُّلَاهِ لَصَالُونَ (۲۲) وَمَا أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَافِظَهِنَ (۳۳) قَالُبُوْمَ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُمَّادِ بَضْحَكُونَ (۳۴) عَلَى لَأَرْائِكِ يَنْظُرُونَ (۳۵) عَلَى لَأَرْائِكِ يَنْظُرُونَ (۳۵) هَلْ تُؤْتِ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ (۳۱) ۳۲ و هـگامى كه آنها (مؤمنان) را مى دىدىد مى گفسد ايسها ار محمراهان

مستبد

١ نورالثقلين، ج ه ص ٥٣٢؛ تعسير مرهال، ج ٨٠ ص ٢٢٨

۳۳ ـ در حالی که نگهان و موکل اعمال مؤمنان فرستاده بشده بودند

۲۴ پس امروز مومنان بر کفار میختاسد.

۳۵ در حالی که بر تحتهالی عزت بهشتی) تکیه ردهاند و نگاه میکنند. ۳۶ آیا کافران به نتیجهٔ اعمالی که انجام میدادهاند رمیدند؟

﴿ وَ إِذَا رَأُوهُمْ ﴾ يعني مؤمنين.

﴿قَالُوا إِنَّ هِوُّالاً مِ لَصَالُّونَ ﴾ مي كفتند: اينها از كمراهان هستند

پس خداوند فرمود: ﴿ وَ مَا أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَانِظِينَ ﴾ در حالي كه نگهبان و موكل اعمال مؤمنان فرستاده نشده بودند.

سهس خداوند فرمود: ﴿ فَالْيَوْمَ ﴾ يعنى روز قيامت ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ \* عَلَى الْأَرْائِكِ يَنْظُرُونَ \* قَلْ ثُوّبَ الْكُفَّارُ ﴾ يعنى كفار عين همان كارى كه مىكردند مجازات مىشوند ﴿ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ ١

<sup>1.</sup> يحار الانوار، ج ٢٤، ص ٤٤ نفسير برهان، ج ٥٠ ص ٢٤٢

## تفسير سورة لنشقاق

۸۶ – سورهٔ انشقاق در مک

نـازل شـده و دارای ۲۵ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا السُّمَاهُ النَّشَقَّتُ (١)

وَ أَذِنَتْ لِرَبُهَا وَ خُقَّتْ (٢)

وَ إِذَا الْأَرْصُ مُدُّتُ (٣)

رَ ٱلۡفَتۡ مَا فَيِهَا وَ تُخَلُّتُ (٣)

ا \_ هـگامي كه آسمان شكافته شود

۲ ـ و به فرمان پروردگارش است و سزاوار است که چنین ناشد

۳\_و منگامیکه گسترده شود

۲ ـ و أمچه که در درون دارد بیرون انداحته و حالی گردد

﴿إِذَا السَّمَاءُ النُّمَلُّتُ ﴾ يعنى در روز قيامت

﴿ وَ أَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَ خُقَتْتُ ﴾ كه ﴿ اذنت ربها ﴾ يعنى از پــروردگارش اطــاعت مىكند.

ی -﴿حقت﴾ یعنی برای او حق است که از پروردگارش اطاعت کند،

﴿ وَ إِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ ﴿ وَ أَلَّقَتْ مَا قِيهَا وَ تَخَلَّتْ ﴾ رمين كشبيده مىشود،

سپس میشکافد و انسانها از شکمش بیرون می آیند.

﴿ وَ تَكُلُّتُ ﴾ يعني از انسان ها خالي شود.

نَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَذَّحاً فَمُلاَعِيهِ (١) فَأَمَّا مَنْ أُونِي كِتَابَهُ بِيَمبِيهِ (٧) فَسَوْفَ يُحاسَبُ حِساباً يَسِهِأَ (٨) وَ يَنْقَلِتُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَشْرُوراً (٩) وَ أَمَّا مَنْ أُونِيَ كِتَانَهُ وَزَاةً ظَهْرِهِ (١٠)

فَسُوْفَ يَدْعُوا أَثِيرِواً (١١)

۴\_ای انسان تو با زحمت و ربیج فراوان به سوی پروردگارت می روی و او ر ملاقات خواهی کرد.

٧\_ پس اما كښې كه نامهٔ اعمالش به دست راست او دهند

المهرس به زودي جساب آساني دارد

۹ دو با سرور و خوشحالی به سوی خانوادهاش باز میگردد

14 ـ و اما كسي كه نامة لعمالش را از يشت سر به او بدهنا،

۱۱ ـ پس برودي فرياد ميزنداي واي بر س كه هلاك شدم

﴿ يُمَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبَّكَ كَدُحاً ﴾ يعنى هر كدام را مىخواهى خير يا شر را پيش بغرست.

﴿ فَمُلاَقِيهِ ﴾ يعنى آنچه را كه از خير و يا شير را پيش فرستادهاى آن را ملاقات كن و ببين. ا

ابى الجارود از امام باقر الله روايت مى كند كه آن حضرت در تفسير آيه ﴿ فَأَمُّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ ﴾ فرمود: اين آيه راجع به ابو سلمه عبد الله بن عبدالأسود بن هلال مخزومي نازل شده، كه مردى از قبيله بني مخزوم بود و

١ مورالتعلين، ج ٥٥ ص ٥٣٦

اما آیه ﴿وَ أَمَّا مَـنْ أُوتِـيَ كِـتَّابَهُ وَزَاءَ ظَـهْرِهِ ٩ دربـاره بـرادرش أسـود بـن عبدالأسود مخزومي نازل شده كه حضرت حمزه او را در جنگ بدر به قتل رسانید. <sup>۱</sup>

﴿ فَسَوْفَ يَدُعُوا تُبُوراً ﴾ كه «ثبور» به معناى واويلا گفتن و فرياد زدن است يعني بزودي آنها با ديدن نامة اعمالشان فريادشان بلندمي شود.

> إِنَّهُ طَنَّ أَنْ لَنْ يَنْحُورَ (١۴) بَلَى إِذَّ رَبِّهُ كَانَ بِهِ تصيراً (١٥) فَلاَ أُقْسِمُ بِالشَّغْنِي (١٦) وَاللَّبْلِ وَمَا وَسَنَى (١٧) وَاللَّبْلِ وَمَا وَسَنَى (١٧) وَالْقَمْرِ إِذَّ التُّسَقَى (١٨) لَتَوْكَبُنُ طَبِّهَا مَنْ طَبْقِي (١٩)

۱۴ ـ و اوگمال میکردکه هرگر بار تحواهدگشت.

۱۵ ــ آري پروردگارش به حال او بينا بود.

۱۶ ـ سوگند به شفق.

۱۷ ــ و سوگند به شب و آمچه که جمع کرده (در دل شب آرام گرفته) ست ۱۸ ــ و سوگند به ماه هنگامی که کامل گردد

۱۹ که شما از حالی به حالی دیگر دگرگون میشویا

﴿إِنَّهُ ظَنَّ أَنْ لَنْ يَحُورَ \* بَلَىٰ ﴾ كمان مىكند كنه بنعداز مودن هوگز بنو مىگردد

﴿ فَلا أُمُّسِمُ بِالشُّفَقِ ﴾ و مراد از «شفق» سرخي بعد از غروب خورشيد

ا. بحرالاتوار، ح ١٩، ص ٢١٠

مىباشد.

﴿ وَ اللَّيْلِ وَ مَا وَسَقَ ﴾ هنگامي كه تمام آفريدهها را حمع ميكند تا به وسيلة آن هلاك ميشوند.

> ﴿ وَ الْقَمْرِ إِذَا اتَّسَقَ ﴾ هنگامي كه جمع ميشود. ﴿ لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ ﴾ حالي بعد از حالي.

رسول خدا تَهَمَّقُ فرمود: طریقه ای را که پیشینیان شما مرتکب شدند از معصبیت و نافرمانی بعینه آن را میپیمائید بدون کم و زیاد، حتی اگر سادقین داخل در سوراخ جادوران میشدند شما هم میشوید.

اصحاب حضورش عرض کردند. ای رسول خدا یعنی یهود و نصاری؟ فرمودند. پس چه کسی را میگویم یکی پس از دیگری عبهد و پیمان ب اسلام را میشکنید و اول عهدی که از دینتان را میشکنید امامت [ امانت ] و دیگری نماز است. ا

زرارة گویدامام باقر الله در معنای آیه ﴿ لَتَرْكَبُنَّ طَبُقاً عَنْ طَبَقٍ ﴾ هرمودند. ای زراره آیا مرتکب نشدند این امت بعد از پیغمبر خود طریقه ای بعد ار طریقه ای و عداوت اهل بیت بعد از عداوتی در باب استحکام حکومت اولی و دومی و سومی "

﴿إِنَّهُ ظُنَّ أَنْ لَنْ يَحُورَ # بَلَيٰ ﴾ يعني بعد از مرگ بر ميگردد.

﴿ فَلَا أَتَّسِمُ بِالشَّفَقِ ﴾ و أن چيزى است كه بعد از غروب خورشيد مى آيد و اين آيه قسم و جوابش ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَنْطَبَقٍ ﴾ مى باشد يعنى مذهب بعد از

۱ بحارالانوار، ج ۲۴ ص ۳۵۰ و ج ۲۸ ص ۱۸ نورالتقلی، ح ۵ ص ۵۳۸ ، تصنیر نزهان. ح ۸ ص ۲۴۵ ۲ کافی ح ۱، ص ۴۱۵ ، بحارالاتوار، ج ۲۴ من ۳۵۰ و ج ۲۸ من ۹ تصنیر صافی، ح ۷ من ۴۳۶ ، تقسیر برهان، ج ۱۸ من ۲۴۷

مذهبي،

وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ (٢٣)

۲۳ ـ و حداوند آنچه واکه در دل پنهان دارند وا می داند

﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ يعنى خداوند به آنچه در سينه هايشان دارند دانا و آگاه است.

إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ لَهُمْ أَجْرُ عَيْرُ مَنْتُونٍ ﴿٢٥) ٢٥ ـ مگر كسانى كه ايمان مىآودند و حشل صالح انجام مى دهند براى انها اجرى قطع تشلقى و يىنهايت ايست.

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجُرٌ غَيْرُ مَنْنُونٍ ﴾ يعنى منت برآنها نمى گذارد. أ

<sup>1.</sup> بحار الاتوار، ج ٨ ص ٢٢٨؛ تقسير برهان ج ٨ ص ٢٢۶



# تفسير سورة بروج

۸۵ – سـورهٔ بـروج در مکـه نـازل شـده و دارای ۲۲ آیـه

است



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الشَّمَاءِ ذَاتِ الْبَرُوجِ (١) وَ الْبَوْمِ الْمَوْمُودِ (٢) وَ شَاهِدِ وَ مَشْهُودِ (٣)

ا \_ سوگند به آسمان بلند که دارای برحهای با عظمت است

۲ ــو سوگند به روز موعود.

الهاو سوكنديه شاهداو مشهود

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ۞ وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ ﴾ يعنى روز قيامت. ﴿ وَ شَـاهِدٍ وَ مَشْهُودٍ ﴾ شاهد روز جمعه است و مشهود روز قيامت

قُتِلَ أَصْحَاتُ الْأُخْدُودِ (۴)

البَّارِ داتِ الْوَقُودِ (۵) إِذْ مُمْ عَلَيْها فُعُودٌ (۱)

وَ هُمْ عَلَىٰ مَا يَعْطُونَ بِالْمُؤْمِسِنَ شُهُودٌ (٧)

١. بررائنقلين، ج ه ص ٥٢١؛ تقسير صافي، ج ١٧، ص ٢٠١١

وَ مَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاَّ أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْفَرِيرِ الْحَمِيدِ (٨) اللَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (٩) إِنَّ الدِّينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنَينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَدَاتُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَاتُ الْمَحْرِيقِ (١٠)

۲ مرک بر آدم سوران خندق.

۵۔آتشی عظیم و شعلهور خدم

عمد هنگامی که در کنار آن نشسته بودمد

٧-و أنها أنجه راكه ير مؤمنان انجام مي دادند را تماشا ميكر دند

۱/ـــو آمها هیچ عیبی بر مومنال مداشتند مگر اینکه مومنال به حداوید عربر و حمیدایمان آورده بودند

4 ـ آن حلایی که حاکمیت آسمانها و رمین از برای اوست، و حداوند بر هر چیزی گواه است.

۱۰ د همانا کسانی که مردان و رئان مومن به قتبه انداحتند و سپس توبه هم تکردند پس برای آنها عذاب جهتم و علاب سوژاننده است

### كشته شدن اصحاب اخدود ﴿قُتِلَ أَصْحابُ الأُخْدُودِ﴾

علت نزول این آیه چنین بود، «دونواس» مردم حبشه را برای جنگ با یمن به هیجان آورد، و او آخرین پادشاه از دودمان «حمیر» و از یهودیان بود، و به همین جهت همه مردم، دین او را گرفتند و یهودی شدند، او خود را یوسف مام نهاده بود و سالها سلطنت کرده بود تا در آحر شنید که در نجران بقایایی از مسیحیان باقی ماندهاند که بر دین عیسی و حکم انجیل هستند، و بررگ

دینشان عبدالله بن بریا است، اطرافیانش او را تحریک کردند که به سوی قوم نحران لشکر بکشد و آنان را به قبول دین یهود وادار سنازد، دونواس سا لشكرش حركت كرده به نجران آمد و همه مسيحي مذهبان را جمع كرده پیشنهاد کرد تا به دین یهود درآیند، مردم نیذیرفتند، با آنان مجادله کرد و باز پیشنهاد خود را تکرار و مردم را به قبول آن تحریک نمود، و تبا جایی که توانست بر این کار حرص ورزید، اما نپذیرفتند، حاضر شدند کشته بشوند ولی به دین یهود در نیایند، پس ذونواس برای از بین بردنشان گودالی پر از هیزم درست کرد، و آتشی عظیم بر افروخت، بعضی را زنده در آتش انداخت و بعضي را با شمشير كشت و مثله كرد، تا جايي كه عدد كشتكان و سوختگان به بیست هزار نفر رسید، یک نفر از آنان به نام «دوس دو شعلبان» بار اسب تيزتكي سنوار شد و گريخت، هر چه دنبالش رفتند نتوانستند او را بيابند، چون ای راه رمل را پیش گرفت که افراد ناآشنا در آنجا گم میشوند، ڈونواس با لشكر خود برگشت و هم چنان به كشتن آن مردم پرداخت و خداوند فرمود: ﴿ قُتِلَ أَصْحَابُ الْأَخْدُودِ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ .. تا الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ `

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُّوا الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ يعنى آنها را سوزاند.

﴿ فُمُّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَٰابُ جَهَنَّمَ وَ لَهُمْ عَذَٰابُ الْحَرِيقِ ﴾ و سپس توبه هم نكردند پس براي آنها عذاب جهنم و عذاب سوزاننده است "

إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ لَهُمْ جَمَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْيَهَا الْأَنْسَالُ ذَلِكَ الْعَوْزُ الْكَبِيرُ (١١)

ا تفسیر صافی، ح ۷دص ۴۴۳ ، بورالثقلین ج ۵ ص ۵۴۴ ، نفسیر برهان، ح ۸، ص ۲۵۲
 ۲ پنجارالاتوار، ح ۱۴ ، ص ۴۲۸ ؛ تقسیر برهان، ج ۸ ص ۲۵۳

إِنَّ مَعْلَشَ رَتُكَ لَشَدِيدٌ (١٣) إِنَّهُ هُو يُنتِدِئُ وَ يُعِيدُ (١٣) وَ هُوَ الْعَفُورُ الْوَدُودُ (١۴) ذُو الْعَرْشِ الْمَحِيدُ (١٥)

۱۱ کسانی که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند برای انها باعهای بهشتی است که از ریز درختانش بهرها جاری است.این رستگاری بررگ است

۲ ا ـ همانا انتقام پروردگارت بسیار سحت و شدید است

۱۳ ـ همانا اوست که آخان میکند و باز میگرداند

١٤ ـ و أو أمرزنده و الموستدار مؤمنان است

41 مناحب عرش مظيم وبا اقتدار است.

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿ إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا ﴾ میگوید. یعنی راست گفتند و به خداوند عزوجل ایمان آوردند و او را به یگانگی خواندند.

\* وَ عَبِلُوا الصَّالِخَاتِ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ \* يعني نه چشمي دارد ببيند و نه گوشي دارد بشنود.

# إِنَّ بَطْشَ رَبُّكَ ﴾ اي محمد.

\*لَشَدِيدٌ \* يعنى هنگامى كه ستمكاران و جباران كافر را بگيرد كه خداوند در سورهٔ هود مى فرمايد: ﴿إِنَّ أَخُذَهُ أَلِيمُ شَدِيدٌ ﴾ أ همانا گرفتن او شديد و دردناك است. ﴿ إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَ يُعِيدُ ﴾ يعني آفريد و سپس آنها را ميراند و بعداز مرگ انها را رنده ميكند.

\*وَ هُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ؟ يعنى براى اوليا و اهل اطاعت خودش مهربان بوده و با محبت برخورد مىكند همچنانكه يكى از شما برادرش را دوست مىدارد و با بشاشت و محبت با او برخورد مىكند ١

ابي الجارود از امام باقر الله واليت ميكند كه در تفسير آية ﴿ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ ﴾ كه او خداوند كريم و مجيد است.

> نل هُوَ قُرْآنٌ مَنجِدٌ (۲۱) في لَوْحٍ مَنحُقُوظٍ (۲۲) ۲۱ ـ بلكه اين قرآن برركوار و ما عظمت است. ۲۲ ـ در لوح محفوظ نگاشته است.

﴿ بَلْ هُوَ قُرُ آنُ مَجِيدٌ ﴾ فِي لَوْحٍ مَحْقُوظٍ ﴾ لوح محفوظ دو طرف دارد، يک طرفش بر سمت راست عرش بر بيشانی اسرافيل است که هر وقت خدای تعالی سخن از وحی میکند لوح به پيشانی اسرافيل میزند، و اسرافيل در لوح نظر میکند، و آنچه را در لوح میبيند به جبرئيل وحی میکند.

ا تفسیر برهان، چ ۸، ص ۲۵۴
 ۲ محار الانوار، چ ۵۴ ص ۲۶۶۰ تعسیر صافی، چ ۷، ص ۴۴۷، تعسیر برهان، ح ۸، ص ۲۵۵ ، بور الثملین، چ ۵۴۸، تعسیر صافی، چ ۷، ص



## تفسير سورة طارق

۸۶ - سورهٔ طارق در مکـه

نازل شده و دارای ۱۷ آیـه

إببيت.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الشِّمَاءِ وَالطَّارِقِ (1) وَ مَا أَدْرَاكَكَ مَاالطَّارِقُ (٢)

النَّجْمُ الثَّاقِبُ (٣)

إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمَّا عَلَيْهَا خَافِطٌ (۴)

1 ـ سوگند به آسمان و سوگند به طاری .

۲ ـ و تو چه می دانی که طارق چیست؟

۳ ـ طارق همان ستارهٔ درخشان و از بین برندهٔ تاریکی هاست

۴۔ (سوگند به اینها) که برای هر تفسی نگهنانی است

﴿ وَ السَّمَاءِ وَ الطَّارِقِ ﴾ طارق ستارة درخشاني است و آن ستارة عذاب و ستارة قيامت است و آن «زُخل» در بالاترين جايكاه قرار دارد.

﴿إِنْ كُلُّ نَفْسِ لَمَّا عَلَيْهَا خَافِظٌ ﴾ مراد از حافظ ملائكه مستند. ا

ابو بصیر روایت میکند که امام صادق ایم در معنای آیه ﴿ وَ السَّماءِ وَ الطَّارِقِ ﴾ فرمودند مراد از ﴿ السَّماء ﴾ در اینجا امیرالمؤمنین اید و و مراد از

۱ بحار الأنوار، ح ۷، ص ۱۰۸؛ تورالتقلی، ج ۵ ص ۵۰۰؛ تعسیر صافی، ج ۷، ص ۴۵۳.
 تقسیر برهان، ج ۸، ص ۲۵۸.

«طارق» روحی است که با ائمه میباشد و راست میدارد ایشان را بر اعمال صالحه و هر شب از نزد پروردگار خود پیش ائمه ﷺ میآید و ایشان را ار آنچه در شب و روز بوقوع خواهد آمد خبر میدهد.

ابو بصير كويد، كفتم معناي ﴿النَّجْمُ الثَّاقِبُ ﴾ چيست؟ فرمود، مراد از آن رسول خدا نَيْزُ فَيْ ميباشد. ا

**مَلْيَتْطُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ (۵)** 

خُلِقَ مِنْ مَاهِ دَافِقِ (٦)

يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلَّبِ وَ التَّزائِبِ (٧)

إِنَّهُ عَلَىٰ رَجِّعِهِ لَقَادِرٌ (٨)

يَوْمَ تُبُلِّي السُّرائِرُ (٩)

۵۔ پس انسان نگردکه از چه آفریده شده است؟

عداز آب جهنده أفريده شده است،

۷ آبی که از میان پشت و سینه ما بیرون میآید.

المساهماتا او قادر است که او را برگرداند.

۱ .. روزی که اسرار انسان آشکار میشود

﴿ فَلْيَتُظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَاقِقٍ ﴾ منظور نطقه است، كه بــا قوت خارج ميشود.

﴿ يَخُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَ التَّرْائِبِ ﴾ يعنى صلب مرد، و تراثب زن كه همان سينه او است.

﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ﴾ همچنانكه او را از نطقه آفريد قادر است كه او را به

۱ محارالانوار، ح ۲۴، ص ۷۰ و ح ۲۵، ص ۴۸؛ بعسیر برهان، ج ۸، ص ۲۵۸

دوباره به دنیا و به سوی قیامت برگرداند.

﴿ يُوْمَ تُبُلِّي السَّرَائِرُ ﴾ يعنى روزي كه سريره ها و پنهاني ها اشكار مي شود.

فَمَا لَهُ مِنْ قُؤْةٍ وَ لَأَ نَاصِرِ (١٠) وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ (١١) وَ الْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ (١٢) إِنَّهُ لَقُولُ فَصْلُ (١٣) وَ مَا هُوَ بِالْهِزْلِ (١٤) إِنُّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً (١٥) وَ أَكِيدُ كَثِداً (١٦)

فَتَهُل الْكَافِرِينَ أَنْهِلَهُمْ رُوَيْداً (١٧)

۱۰ پس برای او هیچ نیرو و یاوری کیست.

11 \_ و سوگند به آسمان باران زا.

۱۲ با و سوکند به رمین گیاه رق

۱۳ \_ عبداتاک قرآن جدا کنندهٔ حق از باطل است

۱۴ بر آن سخن بهودهای نیست.

10\_ همانا که آنها حیلههای گوناگونی میکننام

1۶\_و می هم در مقابل مکرشان چارهای حواهم کرد

17 \_یس کافران را مهلت کمی باده،

﴿ وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴾ يعني آسمان داراي باران است.

﴿ الْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ ﴾ يعني زمين داراي گياهان است و أن قسم و جِوابِشْ آية ﴿ إِنَّهُ لَقُولٌ فَصْلٌ ﴾ است يعني قرآن كالامي قاطع و جدا كننده ميان

حق و باطل است.

﴿ وَ مَا هُوَ بِالْهَرُّ لِ ﴾ يعني قرآن سخن هزل و مسخره ثيست

\*إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً ﴾ يعني حيله ها به كار ميبرىد.

\* وَ أُكِيدُ كَيْداً ﴾ و آن از جانب حداوند عذاب است

﴿ فَمَهَّلِ الْكَافِرِينَ أَمْهِلْهُمْ رُوَيْداً ﴾ يعنى مدت كمى آنها را به حال خودشاں واگذار ا

ابی بصیر دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿فَمَا لَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَ لا نَاصِرٍ ﴾ میگوید یعنی هیچ نیرویی ندارد که با آن به سوی خالقش نزدیک شود، و هیچ ناصری ندارد که اگر خدا عذاب او را بخواهد او را یاری کند.

عرض كردم: معناي آية ﴿ إِنَّهُمْ يُكِيدُونَ كَيْداً ﴾ جيست؟

فرمود: با رسول خدا عَيَّمَةً مكر كردند، با على الله مكر كردند، با فاطمه عَيْنَهُ مكر كردند، با فاطمه عَيْنَهُ مكر كردند پس خداوند به محمد عَيَّمَالَةُ فرمود اى محمد ﴿ أَنْهُمُ يَكِيدُونَ كَيْداً وَأَكِيدُ كَيْداً فَتَهُلِ الْكَافِرِينَ \* اى محمد ﴿ أَنْهِلْهُمْ رُوَيْداً ﴾ وقتى كه حضرت قائم الله قيام نمايد و انتقام مرا از ستمكاران و طاغوتيان از قريش و بنى اميه و سائر مردم بگيرد، آ

۱ بخارالاتواراج ۹، ص ۲۴۹، نفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۵۲؛ تفسیر پرهان، ج ۸، ص ۲۵۸ ۲ بخارالانوار، ج ۲۲، ص ۳۶۸ و ج ۵۳، ص ۵۸، تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۵۸

# تفسير سورة لعلى

۸۷ – سبورهٔ اعبلی در مکنه

نازل شیده و دارای ۱۹ آییه

اسببت

Same fings if

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

سُبِّحِ السَّمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى (١) الَّذِي خَلَقَ فَسَوَٰى (٢)

وَ الَّذِي قُلُّـرَ فَهَدَىٰ (٣)

وَ الَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَىٰ (۴) فَجَمَلَكَ غُنَاهُ أَخْرِىٰ (۵)

سَنَقْرِ نُكَّ فَلاَ تَنْسَىٰ (١) إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَ مَا يَخْفَىٰ (٧) وَ تُتِسُّرُكَ لِلْيُشْرِئْ (٨)

> فَذَكُرُ إِنْ نَفَعَتِ الذَّكْرِيْ (٩) سَيَدُّكُرُ مَنْ يَخْشِيْ (١٠) وَ يَتَجَنَّهُمَا الْأَشْفَى (١١) الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُثِرِيْ (١٢)

ثُمُّ لَا يَشُوتُ فَيِهَا وَ لَا يَخْيَىٰ (١٣) قَدْ أَفْلَحُ مَنْ تَزَكِّي (١٤)

وَ ذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ مَصَلَى (١٥)

ا ـ بروردگار بلند مربنهات را تسبیح کی

۲ ـ همال حدایی که (عالم را) آفرند و منظمش تمود

۳-و همال حلایی که اثلاره گیری کرد و هلایت ممود.

۴ ـ و همان خدایی که چراگاه را بیرون آورد.

۵ پس آن را خشک و تیره گردانید.

۶ سیزودی (آیات قرآن را) بر تو بحوانیم، پس فراموش ممیکس

۷ مگر آنچه که خدارتد بحواهد، همانا که او آشکار و پنهان را می داند

المدوتو را برای آسان ترین کار آماده میکنیم.

السهس متلكر ثما اكرتلكر سويعند باشد

۱۰ ـ برودي کسي که از حلاويد مي ترسد متدکر مي شود

11 ـ و شقى ترين انسان از آن دورى مى كزيد

۱۲ ممان کسی بر آتش پُررگ وارد میشود

۱۳ د میس ته در آن میمیرد و ته زنده میشود.

۱۴ ـ به تحقیق کسی که تزکیه نمود رستگار شا.

10 سو اسم پروردگارش را باد سوده پس نماز حوانك

﴿سبحان ربي الأعلى ﴿ يعنى بكو: ﴿سبحان ربي الأعلى ﴾

﴿الَّذِي خَلَقَ فَسَوِّي ۞ وَ الَّذِي قَدَّرٌ فَهَدي ﴾ مقدر فرموده اشياء را ما تقدير

اول، سپس به سویش هدایت کرده هر که را میخواهد.

﴿ وَ الَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَىٰ ﴾ يعنى كياهان.

﴿ فَجَعَلَهُ ﴾ يعنى بعد از بيرون آمدن.

﴿غُتُاءً أُخُوى﴾ اين است كه همان نبات و كياه بعد از رسيدن به حد بلوغش

خشک و سیاه می شود.

﴿ سَنَقُرِنَكَ فَلاَ تَنْسَى ﴾ يعنى به تو ياد مىدهيم پس آن را فراموش مكر سپس استثنا قائل شده و فرمود ﴿ إِلاَّ مَا شَاءَ اللهُ ﴾ زيرا كسى از بسيان لعوى كه همان ترك كردن است در امان نيست زيرا آن كسى كه فراموش نمى كند او خداوند عزوجل است. ١

اصبغ گوید از امیرالمؤمنین علی الله دربارهٔ معنای آیه (سَبِّحِ اسْمَ رَبُّکَ اللهٔ عُلَی) سوال کردم، فرمود: بر ستون عرش دو هزار سال قبل از اینکه خداوند آسمانها و زمینها را بیافریند نوشته شده بود. «لا إله إلا الله وحده لاشریک له و أن محمدا عبده و رسوله فاشهدوا بهما و أن علیا وصی محمد می خدایی جز معبود یگانه نیست، یکتابی است که شریکی ندارد، و اینکه محمد بنده و فرستاده اوست پس شهادت به آن دو دهید و اینکه علی الله وصبی محمد می است به آن دو دهید و اینکه علی الله وصبی

﴿ وَنُيسَّرُكَ لِلْيُسْرِيٰ ﴾ فَذَكَرْ ﴾ يعنى اى محمد ﴿ إِنْ نَفَعَتِ الذِّكْرِيٰ ﴿ سَيَذَّكُرُ مَنْ يَخْشَىٰ ﴾ يعنى آن را به تو متذكر شديم.

سپس فرمود: ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا ﴾ يعني آنچه ما تذكر داديم شقي ترين افراد از آن دوري ميگرينند.

\* الأَشْقَى \* الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الكُبُرى \* أتش روز قيامت.

م ثُمَّ لا يَمُوتُ فِيهَا وَ لأَ يَحْيَىٰ ﴾ يعنى در آتش مىباشند همچنانكه خداوند فرمود ﴿ وَ يَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَ مَا هُوَ بِمَيِّتٍ ﴾ \* مرگ ار هر طرف در او رو مىكند ولى او مُردنى نيست.

﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَـزَّكُنِي ﴾ يسعني زكات قطره كه قبل از نماز عبد قطر

۱ تفسیر صافی، ج ۱، ص ۴۵۷؛ تفسیر برهان، چ ۱، ص ۲۶۲؛ بورالتفلس، ح ۵، ص ۵۵۵ ۲ محار الابو رد ج ۱۶، ص ۳۶۵ و ج ۲۷، ص ۵۰ تفسیر برهان، ح ۱، ص ۲۶۳ ۳ ابراهیم، ایهٔ ۱۷

میپردازند ۱

﴿ وَ ذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلِّي ﴾ ثمارَ عيد فطر و عيد قربان.

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَ مَا يَخْفَى ﴾ گويد: يعني آنچه تا روز قيامت در قلب و نفس تو ميگذرد خداوند به آن عالم و آگاه است.

﴿ وَ نُيْسُرُكُ ﴾ اي محمد در همة امورت ﴿ لِلِّيسُرِي ﴾ ٢

إِنَّ هَذَا لَهِي الصَّحُفِ الْأُولَىٰ (١٨) صُحُفِ إِبْرَاهِهِمْ وَ مُوسَىٰ (١٩)

۱۸ باین سخنان در کتابهای گذشتگان تیر آمده است

14 ـ در کتاب ایراهیم ور موسی

﴿ إِنَّ هَٰذًا ﴾ يعنى آنچه از قرآن تلاوت كردهاي.

﴿ لَهِي الصَّحُفِ الْأُولَيٰ \* صُحُّفِ إِبْراهِيمَ وَ مُوسىٰ ﴾ در كتابهاي گذشتگان خصوصاً در كتاب ابراهيم و موسى نيز آمده است. ٢

تعبیر صافی، ج ۷، ص ۴۵۹ ؛ تفنیر پرهان، ح ۸، ص ۴۶۶ ؛ نورالثقلی، ج ۵، ص ۵۵۶
 پخارالاتوار، چ ۹، ص ۴۵۰ ؛ تفنیر پرهان، چ ۸، ص ۲۶۴

٣. بنجار الاتواريج ٩. ص ٢٤٩ ؛ تفسير برهانينج ٨. ص ٢٤٢

## تفسير سورة غاشيه

۸۸ – سورهٔ غاشیه در مکـه

نازل شده و دارای ۲۶ آیـه

است.



#### بشم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

هَلُ أَتَاكَ حَديثُ الْفَائِيَّةِ (١)

وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةً (٢)

عُلِمِلَةً ناصِبَةً (٣)

تَصْلَىٰ نَاراً خَامِيّةً (۴)

تُسْقِي مِنْ عَيْنِ آيْيَةٍ (۵)

لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ ضَريعِ (٦١

لا يُشيئُ وَ لاَ يُعْنَي مِنْ جُوعٍ (٧) وُجُوءٌ يَوْمَنِهِ نَاعِمَةً (٨)

لِسَعْبِها زاصِيَةً (٩)

ني جَمَّةٍ غَالِيَةٍ (١٠)

لأُ تَشْمَعُ مِيهَا لأَغِيَّةً (١١)

ا ـ آیا داستان خاشیه بر تو رسیله است؟

۲ ـ صودتهایی در آن روز ترسان و دلیل است.

السكه همة أنها كار كرده و خسته شدهانك

۴\_ در آنش مروزان وارد میشوند.

٥...از چشمهٔ آب داغ به آنها بنوشانند

عديراي آبها غلبايي حراجار وأعلف حشك واتلح وابدنو بيست

٧ - غدایی که به آنها را چاق میکند و به از گرستگی بی نیارشان میگردید

٨ صووت هايي در آن روز مسرور و ختلان است

4-از سعی و کوشش حود راضی هستند.

۱۰ در بهشت بلند مرتبه جای دارند

11 ــ در آنجا هيچ سحن لغو و پيهوده تسيئسوتند

﴿ هَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ الْفَاشِيَةِ ﴾ يعنى اى محمد به تحقيق خبر قيامت براى تو بيان شد و معنى ﴿ الفاشية ﴾ يعنى اينكه مردم را در بر مىكبرد.

﴿ وَجُوهُ يُوْمَنِذٍ خَاشِعَةً ۞ عَامِلَةً نَاصِبَةً ﴾ آنها كسانى بودهاند كه با دين خدا مخالفت ورزيدهاند، نماز خواندهاند، روزه گرفتهاند و با اميرالمومنين على الله على خداوند أن اعمال و افعالشان را قبول نمى كند.

﴿تُصُلِّي﴾ يعنى معورتهايشان

﴿ ثَاراً خَامِيَةً ۞ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنٍ آنِيَةٍ ﴾ ينعنى از شندت گرما ساله و فنرياد مىكند.

﴿ لَيْسَ لَهُمْ طَعَامُ إِلاَّ مِنْ ضَرِيعٍ ﴾ يعنى غذايشان عرق اهل آتش جهنم و آنچه از الدهاى زناكاران بيرون مى آيد، مى باشد ﴿ لاَ يُسْمِنُ وَ لاَ يُعْنِي مِنْ جُرعٍ \* كه نه چاق كننده هستند و نه از گرسنگى نجاتشان مى دهد.

سپس پیروان امیر المؤمنین علی ایا ای دکر کرده و فرمود. ﴿وَجُوهُ یَوْمَنِدٍ نَاعِمَهُ ﴾ المؤمنین علی ایک انجه آنها تلاش و کوشش کرده الد راضی میکند.

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ \* لأَ تَسْمَعُ فِيهَا لأَغِينَةً ﴾ يعنى در آنجا شوخى و دروغ نمى شنوند. ا

ابی حمزه گوید از امام صادق الله شنیدم که می فرمود: هر کس که با شما مخالفت کند اگر چه متعبد باشد و در عمل کوشش کرده باشد منسوب به این آیه است: ﴿وَجُوهُ یَوْمَیْدِ خَاشِعَةٌ \* غَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ \* تَصْلَیٰ نَاراً خَامِیَةً \* صورتهایی در آن روز ترسان و ذلیل است. که همهٔ آنها کار کرده و خسته شدهاند. در آتش فروزان وارد می شوند. "

فيها شرُرٌ مَرْفُوعَةً (١٣)

وَ أَكُوابُ مَوْصُوعَةً ﴿١٤)

رُ نَنَارِقُ مَصْفُوفَةً (١٥)

وَ زَرابِيُّ مَثِثُونَةٌ (١٦)

أَ فَلاَ بَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِكَيْفَ خُلِقَتْ (١٧)

۱۳ ـ در آن تختهای بلند پایهای است.

۱۳ ـ و قدحهای بزرگ گفاشتهاند.

10 ـ و بالشها و بشتى هاى مرتب شاره

۱۶ ـ و فرشهای عالی گسترده.

١٧ \_آيا به شتر معي تكوند كه چگومه آفريده شده است؟

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿فِیهَا شُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ ﴾ گوید: تختهائی که الواحی از طلا که آراسته به زبرجد و دُرٌ و یاقوت است که از زیر آنها چشمه ها جاری میشود

بحارالاتواریح ۷، ص ۲۰۹ ؛ تفسیر برهان چ ۸، ص ۲۷۰ ؛ بورالتقلین، چ ۵، ص ۵۶۷
 مستدرک الوسائل، چ ۱، ص ۱۵۳ ؛ بحارالاتواز، چ ۲۷، ص ۱۶۸ ؛ تفسیر صحی، چ ۷، ص ۴۶۹
 من ۴۶۶ ؛ بورالتقلین، چ ۵، ص ۵۶۳ ؛ تفسیر برهان، چ ۸، ص ۲۶۹

﴿ وَ أَكُوابُ مَوْضُوعَةً ﴾ يعني كوزههايي كه براي آنها گوشي نيست (دسته و لوله ندارند).

﴿ وَ نَمَارِقُ مَصْغُوفَةٌ ﴾ يعني فرشها و مالشها.

﴿ وَ زَرَابِيُّ مَبْتُونَهُ ﴾ هر چیزی که حداوید در بهشت آفریده شمویهای در دنیا دارد مگر زرایی درک نمی شود که آن چیست (

ابن عباس در معناى آية ﴿ أَفَلاْ يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ \* كويد منظور چهارپايان است.

وَ إِلَى السُّمَاءِ كُنِفَ رُفِعَتُ (١٨)

وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ (١٩)

وْ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ شَطِحَتْ (٢٠)

فَذَكُو إِنْمَا أَنْتَ مُذَكُّو (٢١)

لَشَتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِي (٢٢)

۱۸ ـ و به آسمان نگاه ممیکسد که چگونه بر افراشته شده است؟

۱۹ ــــو به کومها تمینگرتدکه چگوته بر جای خود تصب شدهانا؟

۲۰ ـ و به زمين که چگونه گسترده شده است؟

٢١ ـ يس تذكر بدء مماناكه تو تذكر دهنده هستي

۲۲ تو مسلط برآنها نيستي که برايمان مجيورشان کئي

﴿ وَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتُ \* وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ \* وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ شَطِحَتْ \* وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ شَطِحَتْ \* وَ إِلَى اللَّرْضِ كَيْفَ شَطِحَتْ \* خداوند عز و جل مى فرمايد أيا كسى به غير از من قادر است كه همانند شتر را خلق كند، و يا آسمان را بالابيرد و كوهها را نصب نمايد و زمين را مسطح كند؟ يا غير از من افعالى همانند اين را انجام دهند؟

١. بحار الانوار، سج ١٥ من ١٣٦

﴿ فَذَكِّرُ إِنَّهَ أَنْتَ مُذَكِّرٌ ﴾ يعني اي مصد موعظه كن كه همانا تو يند دهنده هستي

﴿ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِرٍ ﴾ يعنى تو نه حافظ ايشانى، و نه نويسنده اعمالشان مىدائسى. ا

> إِلاَّ مَنْ تَوَلَّى وَكَفَرَ (٢٣) فَيُعَدِّبُهُ اللَّهُ الْعَذَاتِ الْأَكْبَرَ (٢٤)

> > إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ (٢٥)

ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسْابَهُمْ (٣٦)

۲۲ ــ مگر کیسی که پشت کنا، و کافر شود

۲۳ پس حداوند او را به عذابي يزرگ معدم ميکند

۲۵ ـ همانا باز گشت آنها به سوی ماست.

٢٤ \_ سيس همانا حساب أنها برّ فاست.

ابی الجارود از امام باقر الله و روایت می کند که در تفسیر آیه ﴿ إِلاَّ مَنْ تَوَلَّی وَ کَفَرَ ﴾ فرمودند: منظور کسی است که از تذکر تو متعظ نشود و تو را تصدیق نکند، و ربوبیت مرا انکار کند و نعمت مرا کفران نماید.

﴿ فَيُعَدِّبُهُ اللَّهُ الْعَدَّابَ الْأَكْبَرَ ﴾ منظور عذاب غليظ و شديد و دائمي است.

﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَّابُهُمْ ﴾ يعني عاقبت كارشان به سوى ما است

﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ﴾ يعنى جزايشان با ما است. \*

﴿ إِنَّ إِلَيْنَ إِنَابَهُمْ ﴾ يعنى بركشنشان به سوى ماست ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ؟ سيس همانا حساب آنها بر ماست.

<sup>1.</sup> بحارالانواروج ٩، ص ٢٥٠

۲ محار الانوار، ج ۱۹ ص ۲۵۱ ؛ تغییر صافی، ح ۷، ص ۲۶۷ ، تغییر برهان، ج ۸، ص ۲۷۰ ، تور الثقلین، ج ۵ ص ۵۶۷



# تفسير سورة فجر

۸۹ – سورهٔ فجر در مکه نازل

شده و دارای ۳۰ آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الْمُخْرِ (١)

وَ لَيْالِ عَشْرِ (٣)

وَ الشُّفْعِ وَ الْوَتْرِ (٣)

وَ اللَّيْلِ إِذَا يُشر (۴)

مَلُ في ذٰلِكَ قَسَمُ لِدي حِجْرِ (٥)

أَلَمْ تَرْكَبُفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ (١٦)

إِرْمَ ذَاتِ الْمِنَادِ (٧)

الُّني لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلاَدِ (٨)

وَ ثُمُّودَ الَّذِبِى خَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ (٩)

وَ فِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ (١٠)

ا ـ و سوگناد به صبح

۲\_و سوگند به شبهای دهگانه.

الدو سوگند به روج و فرد .

F\_و سوگناد به شب هنگامی که برود.

٥\_ آیا در این امور که بال شد سوگندی برای صاحبان اندیشه نیست؟

۶\_آیا مدیدی که پروردگارت با قوم عاد چه کرد؟

٧ سو نير با اهل شهر ادم با عظمت،

ا/ آنچنان شهری که مایندش در شهرها آفریده (ساحته) بشده دود

۹ . و قوم ثمود که داخل سنگهای بررگ را میشکافتند و کناخها سردی خودشان میساختند:

۱۰ سو میز فرعون که دارای قلبرت و ستمگر بود.

﴿ وَ الْفَجْرِ ﴾ در این آیه و او نازل نشده است و و او زیاده است بلکه آن بدون واو است.

﴿وَ لَيْالٍ عَشْرٍ ﴾ ده روزدي الحجه است.

﴿ وَ الشُّفْعِ ﴾ منظور از شقع دو ركعت است

﴿ وَ الْوَتَّرِ ﴾ و منظور از وتبریک رکنعت است که در آخر شب خوانده میشود.

در روایتی دیگر می،درماید. منظور از ﴿شبغع﴾ امام حسین الله و امسام حسین الله و منظور از ﴿وتر﴾ امیرالمؤمنین الله میباشد. ا

﴿ هَلَّ فِي ذَٰلِكَ قَسَمَّ لِذِي حِجْرٍ ﴾ يعنى صاحب عقل

﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ منظور شب جمع است (يعنى شب عدد قربان كه از عرفات به مشعر كوچ مىكنند و در آنجا اجتماع مىكنند)

سپس خداوند به بیامبرش ﷺ فرمود: ﴿ أَلَمْ تُسَرَ ﴾ یعنی آیا میدانی؟ ﴿ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِغَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ الْعِنادِ ۞ الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُها فِي الْبِلادِ ﴾ سپس عاد مُرد و خداوند او و قومش را با باد صرصر هلاك كرد.

۱ بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۲۴۹، تصبیر برهان، ح ۸، ص ۲۷۶، تقسیر صافی، ح ۷، ص ۴۷۳، بورالتقلین، ج ۵ ص ۵۷۱

﴿ وَ ثَمُودَ الَّذِينَ خِابُواالصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴾ يعنى دل كوهها را كنده بودند. ﴿ وَ فِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ ﴾ استوانه هايى را ساخت و خواست كه به وسيلة آنها به آسمان برود. ا

إِذَّ رَتُكُكَ لَبِالْمِرْصَادِ (١٣) فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا التِتَلاَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَ نَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ (١٥) وَ أَمَّا إِذَا مَا التَّلاَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْفَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَمَانَنِ (١٦) كَلاَ بَلْ لاَ تُكْرِمُونَ الْيَتِهِمَ (١٧) وَ لاَ تَحَاضُونَ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ (١٨) وَ تُنْجِئُونَ النَّرَاتُ أَكْلاً لَمَّا (١٩) وَ تُجِئُونَ النَّرَاتُ أَكْلاً لَمَّا (١٩) كَلاَ إِذَا ذُكِّتِ الْأَرْضَ ذَكًا ذَكًا (٢٠)

۱۴ ـ ممانا پروردگارت در کمینگاه (ستمکاران) است

۱۵ ـ پس اما انسان حنگامی که پروردگارش او را برای آزمایش و احشحان اکرامش میکند و معمتی به او حیبحشد (با تکبو) حیگوید پروردگارم مرا گرامی داشته است

۱۶ ـ و اما هگامی که او را مبتلا میکند و روزیش را تنگ میگرداند (سا یاس و مامیدی) میگوید: پروردگارم مرا حوار کرده است.

۱۷ ـ هرگر (چمين نيست) بلکه شما يتيمان راگرامي نمي.داريد

۱۸ دو مساکین را بر سر سفرهٔ حود اطعام نمیکنید

14 ـ و مال ارث را جمع کرده و می عورید.

١. بيحار الانوار، ج ١٣، ص ١٠٩ ؛ نور التقلين، ج ٥ ص ١٥٧١ تفسير برهال. ج ٨ ص ٢٧٧

الاسو مال دميا را به شقت دوست مى داريد

۲۱ ـ هرگر (چنین نیست که می پشارند) هنگامی که رمین به کلی در همه کوبیده شده و مثلاشی می شود

﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ﴾ يعني قائم و نگهبان بر هر ظالمي است و اعمال أمها را زير نظر دارد.

﴿ فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذْا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ ﴾ يعني او را با نعمت امتحان نمود.

﴿ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَ مَنِ \* وَ أَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاُّ \* يعنى أو را امتحان كرد.

﴿فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ﴾ يعنى به فقر مبتلايش كرد ﴿فَيَقُولُ رَبِّي أَهْـانَنِ ﴾ پس مىگريد كه پروردگارم مرا خوار كرده است.

خداوند فرمود: ﴿ كَلاّ بَلْ لا تَكْرِمُونَ الْمَيْمِمَ ۞ وَ لا تَحَاضُونَ عَلَى طُعامِ الْمِسْكِينِ ﴾ يعنى يتيم را پيش خود ممىخواديد و مراداز آن جماعتى هستند كه غاصبين حق آل محمد سَيِّرَة مى باشند و آمهائى هستند كه مال يتيمها و مال فقراء و محتاجين ايشان را و ابناء سبيل ايشان را مىخورد.

﴿ وَ تَأْكُلُونَ التُّرَاثُ أَكُلاً لَمًّا ﴾ يعنى همة آنها رابه تنهايي ميخوريد.

﴿ وَ تُحِبُّونَ الْمَالَ حُبُّا جَمَّا ﴾ يعني مال را نخيره ميكنيد و در راه حيداونيد انفاق نميكنيد. ١

ابی الجارود از امام باقراﷺ روایت میکند که در تفسیر آیهٔ ﴿ کَلاّ إِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًا دَكَّا﴾ یعنی وفتی که زمین میلرزد. ۲

ابن عباس گوید. هنگامی که زمین شکسته و از هم پاشیده شود "

۱. تفسیر برهال، ح ۸، ص ۲۷۸

٢ محار الانوار، ج ٧، ص ١٠٩

٣ تفسير صافي، ج ٧٠ ص ٩٧٤؛ تعسير برهان، ج ٨ ص ٢٨٢

وَ جَاءَ رَثُّكَ وَ الْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا

وَ جيءً يَوْمَتِذِ بِجَهَمَّمَ يَوْمَتِذِ بَتَذَكَّرُ الْإِنْسَالُ وَ أَثَى لَهُ الذَّكْرى (٢٣) ٢٢ ... و فرمان پروردگارت درا برسد و درشتگان صف در صف به عسرصهٔ محشر حاصر شوند.

۲۳ ـ و آن روز جهتم را میآورید، در آن روز آدمی متدکر میشود. و این تذکر چه سودی به حال او دارد؟

#### چکونکی جهنم و پل صراط

﴿ وَ جُاءَ رَبُّكُ وَ الْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ ملك اسم يك فرشته است ولى معنايش هم است. ا

#### ٠ ﴿ وَجِيءَ يَوْمَنِدْ بِجَهَنَّمَ يَوْمَنِيْ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ وَ أَنَّى لَهُ الذُّكْرى ﴾

امام باقر للنبي فرمودند: هنگامي که اين آيه نازل شد دربارهٔ آن از رسول خدا مَنْ نبر داد خداوند که خدا مَنْ نبر از او نيست چون آفريدگان را آفريد و اولين و آخرين را گرد هم در آورد، جهنم را آورد که با هزار مهار کشيده می شد و صد هزار از فرشتگان غلاظ و شداد آن را می کشيدند، و آن را بانگ و خشم و شهيق و زفير بود، و چون نفس بيرون می داد، اگر خدا حساب مردمان را برای بعد نگداشته سود همگان هلاک می شدند، سپس از آن گردنی بيرون آمد که بر آفريدگان محيط شد و نيکوکار و فاجر را در ميان خود گرفت، و هيچ بندهای از بندگان حدا و فرشته و پيامبر نبود مگر آن که بانگ برداشت که: پروردگارا، جام حام، و قرای پيامبر خدا فرياد می کردی: امتم، امتم، سپس بر آن صراط نهاده شد که تو ای پيامبر خدا فرياد می کردی: امتم، امتم، سپس بر آن صراط نهاده شد که

۱. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۲۸۲

باریکتر از لنهٔ شمشیر بود و بر آن سه پل قرار داشت: یکی پل امانت و رحم، دومی پل نماز، و سومی پل عدل رب العالمین که خدائی جز او نیست، مردمان را به عبور از آنها مکلف میکردند پل رحم و امانت نگاهشان میداشت، و اگر از آن هم میگذشتند پایان به ار آن رد می شدند نماز نگاهشان میداشت، و اگر از آن هم میگذشتند پایان به رب العالمین می رسید، بنا بر گفته اش: ﴿إِنَّ رَبَّکَ لَبِالْمِرْضَادِ \* . و مردمای بر صراط آویختهٔ به دست و پا از جای کنده شده، و چسبیدهٔ به پا قرار داشتند و فرشتگان بانگ بر می داشتند که: ای بر دبار، ببحش و چشم بیوش و به فضئت باز گرد و سلامت بدار، و مردمان همچون پروانه در آتش می افتادند، و چون کسی به رحمت خدا نجات می یافت و می گذشت، می گفت: شکر خدای را که به نعمت او صالحات تمام می شود، و حسنات پاکیزگی پیدا می کند، و شکر خدا را که به را که بعد از نومیدیها مرا از تو به منت و فصل خود نجات داد و پرور دگار ما آمرزنده و پاداش دهنده است. \*

فَيَوْمَئِذِ لَا يُعَدِّبُ عَدَابَهُ أَحَدٌ (٢٥) وَ لَا يُونِقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ (٢٦) يا أَيْتُهَا النَّهُ الْمُطْمَئِنَةُ (٢٧) ارْجِعي إلى رَبُكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً (٢٨) فَدْحُلي فِي عِنادي (٢٩) وَ ادْخُلي جَنَّتي (٣٠)

۱ بــحارالانــوار. ج ۸، ص ۲۹۳ ؛ امــالي شـــبح صـــدوق، ص ۱۷۶ ؛ كافي، ج ۸ ص ۲۱۲ ،
 بورانثقلين، ج ۵، ص ۵۷۴ ؛ تفـــير صافى، ج ٧، ص ۴۷۶

۲۶ ـ و هنچ کس همانند او کسی را به بند تمیکشاند

۲۷ به ای نفس مطمئی و آدام یافته

۲٪ سبه سوی پروردگارت ناز گرد که هم تو از او حشتود هستی و هم او از تو داختی .

۲۹ ـ پس در گروه بندگانم وارد شو

۲۰ و در بهشت من داخل شو.

﴿ فَيَرْمَئِذٍ لا يُعَدَّبُ عَذَابَهُ أَحَدُ ۞ وَ لا يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ ﴾ او فلانی است. ا ﴿ وَ أَيْتُهَا النَّفْسُ الْمُعْلَّمَئِنَّةُ ۞ ارْجِعِي إلى رَبِّكِ رَاضِيَةٌ مَرْضِيَّةٌ ﴾ هنگامی كه موقع وفات مؤمن فرا می رسد ندا كننده ای از جانب پروردگار ندا می دهد ای نفس مطمئن و دل آرام به سوی ولایت علی ایا ای كه تو را با ثواب راضی و خشنود كرده است.

﴿ فَادُخُلِي فِي عِبْادِي ۞ وَ ادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ پس برای او هیچ همّ و غمی نیست مگر اینکه به آن صدا ملحق شود. ۲

ابو بصير از امام صادق للنظ روايت مى كند كه در تفسير آيات ﴿ يَا أَيُّسَتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* فَادْخُلِي قِسي عِسادِي \* النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* فَادْخُلِي قِسي عِسادِي \* وَالْخُلِي جَنَّتِي ﴾ فرمودند: منظور حسين بن على للنَّا است. "

۱ نورالثقلین، ح کدمن ۱۸۷۶ تفسیر پرهان، ج ۱۸من ۲۸۳ تقسیر صافی، ح ۱۷ ص ۴۷۷ ۲. بخارالانوار، چ ۶۰من ۱۸۲

٣ بيمارُ الانوَّار، ج ٢٤، ص ٢١٩ ؛ تفسير يرهان، ج ٨، ص ٢٨٣



تفسير سورة بلد

۹۰ – سورهٔ بلد در مکه نازل

شده و دارای ۲۰ آیه است.



#### يشم الله الرحنن الرجيم

لأَأْفُسِمُ بِهٰذَا الْبَلَدِ (١)

وَأَتَّتَ حِلَّ بِهٰذَا الْبَلَدِ (٢)

رَ والِدٍ رَ مَا رَلَدَ (٣) لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْــَانَ فِي كَبَدٍ (٣)

أَ يَحْسَبُ أَنْ أَنْ يَقْدِرْ عَلَيْهِ أَعَدُ (٥)

بَقُولُ لَمُلَكُثُ مَالاً لَبُداً (٨

أَ يَخْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَخَدٌ (٧)

أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ هَيْتَيْنِ (٨) وَ لِسَاناً وَشَفَتَيْنِ (٩)

وَ هَدَيْنَاهُ الشَّجْدَيْنِ (١٠)

فَارُ الْتَحْمَ الْمَقَبَةَ (١١) أن م كان الله الله الله الله

وَ مَا أَدُراكَ مَا الْمَفْنِةُ (١٣) فَكُ رَفَتِنِ (١٣)

أَوْ إِطْمَامٌ فَي يَوْمٍ ذِي مَسْغَيَةٍ (١٣) يَتِيماً ذَا مَقْرَيَةٍ (١٥)

أَوْ مِشْكِياً ذَا مَثْرُنَةٍ (١٦)

ثُمَّ كَانَ مِنَ اللَّدِينَ آمَتُوا وَ تَوَاصَوْا بِالصَّرِّ وَ تَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ (١٧) أُولِيُكَ أَصْحَاتُ الْمَيْمَةِ (١٨)

وَ لَّدِينَ كَعَرُوا بِآيَاتِنَا هُمْ أَصْحَابُ الْمَشْأَمَةِ (١٩)

غَلِيْهِمْ ثَارٌ مُؤْصَدَةٌ (٢٠)

ا ـ سوگند به این شهر (مگه).

۲ ـ و تو دراین شهر ساکن هستی

۲ ـ و سوگند به یشر و فرزند.

الاسبه تحقیق ما انسان را در ربح و مشقّت آفریدیم

۵\_آیا او میپدارد که هیچکس نمیتواند بر او دست پیدا کند؟

عد میگوید: مال سیاری را از بین بردم

٧-آیا میبدارد که کستی او را بدیده است؟

اسآیا برای او دو چشم قرار مدادیم؟

۹ ـ و زبال و دو لب؟

۱۰ - و او را به راه خیر و شر هدایش تنمودیم؟

11 ـ پس از گردته نگلشت.

۱۲ ـ و تو چه می دانی که عقبه چیست؟

۱۳ ـ آزاد کردن بردمای.

۱۴ ـ یا غلما دادن در روز گرسنگی

10 سائنسي از حويشاوتدان

۱۶ دیا مسکین حاک شیں.

17 ـ سیس از کسانی بود که ایمان آورده و یکادبگر را به صبر و رحمت

سفارش میکنتاد

١٨ ــ انها اصحاب يمين هــتنك.

19 ـ و کسانی که به آیات ما کافر شدند آنها از اصحاب مشلمه (افراد شوم) هستند

۲۰ ـ بر آنها آتشی سر پوشیده است (که راه فراری از آن بیست)

﴿ لاَ أَتُّسِمُ بِهٰذَا الْبَلْدِ ﴾ مراد از بلد مكه است.

﴿ وَ أَنْتَ حِلَّ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴾ قريش حلال نمى دانستند كه در مكه به كسى ظلم و ستم كنند ولى ظلم و ستم به تو را حلال كردند.

﴿ وَ وَالَّذِ وَ مَا وَلَدَ ﴾ آدم و آنهه از پيامبران و اوصيا به دىيا مي آيند.

﴿ لَقَدْ خَلَقْتُ الْإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ يعنى خداوند انسان را راست قامت آفريد و موجودات ديگر را چنين استوار نيافريده است. (پس معنای کبد يعنی راست قامت).

﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لَّبَداً ﴾ فرمود: لبدبه معناي مجتمع است. ا

ابی الجارود از امام باقر الله الرائل روایت میکند که در تفسیر آیه ﴿ یَقُولُ أَفْلَكُتُ مُ لِللَّا لَبُداً ﴾ فرمود: او عمرو بن عبدود است هنگامی که علی بن ابی طالب الله اسلام را در روز جنگ خندق بر او عرضه کرد، گفت پس کجاست آن همه مالی را که برای از بین بردن شما خرج کردم؟ او مالی را برای بستن راه خدا خرج کرده بود، پس حضرت علی الله او را کشت. آ

﴿ وَ هَدَيْنَاهُ النَّجُدَيْنِ ﴾ يعني براي او راه خير و شر را نشان داديم ٢

۱ بحارالانواز، ج ۹، من ۲۵۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۸۱، بفسیر برهال، ح ۸، ص ۲۸۷
 ۲ بحارالانواز، ج ۹، ص ۲۵۱؛ تفسیر برهال، ج ۸، ص ۲۸۷؛ تفسیر صافی، ح ۷، ص ۴۸۳
 نورانظلی، چ ۵ من ۵۸۰

٣. نورالثقلين، ج ٥ ص ٥٨١؛ تفسير يرهان، ج ٨ ص ٢٩١

﴿ فَلاَ اتَّتُحَمِّ الْعَقَبَةَ \* وَ مَا أَدْرُاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴾ مراد از عقبه المه ﷺ هستند پس هر كسى از ان بگذرد از اتش جهنم خودش را رهانيده است

اُوْ مِسْكِیناً ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ یعنی مسكینی كه جامه خوابی ندارد كه او را ار
 آلودگی به خاک نگه بدارد.

﴿ أَصَّحَابُ الْمَيْمَنَّةِ ﴾ اصحاب امير المؤمنين على الله هستند.

﴿ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا ﴾ آنهائي كه با اميرالمؤمنينَ النَّهُ مخالفت كردند.

﴿هُمْ أَصْحَابُ الْمَشَأَمَةِ ﴾ مراد از ﴿المشامة ﴾ دشعنان آل محمد ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

﴿عَلَيْهِمْ ثَارٌ مُوْصَدَةٌ ﴾ يعني آتشي كه رويش پوشيده شده است. ١

امام باقرط الله در معناى آية ﴿ أَيَحْسَبُ أَنْ لَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ فرمودند او را به خاطر كشتن دختر پيامبر مَيَّ اللهُ مىكشد.

﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لَبُداً ﴾ يعنى أن مالى كه پيامبر عَبَاللهُ در تجهيز لشكر عشيره (غزوة تبوك) صرف نمود.

﴿ أَيَحْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدً ﴾ فساد در وجود خود او دود.

﴿ أَلَّمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَتَيْنِ ﴾ يعنى رسول خدا يَكَنُّكُمُّ .

﴿ وَ لِسَاناً ﴾ يعنى اميرالمؤمنين عَلَيْلًا .

﴿وَ شَفَتَيْنِ﴾ يعنى امام حسن الله و امام حسين الله

﴿ وَ هَدَيْنُنَا أَالنَّجْدَيُّنِ ﴾ به سوى ولايت آن دو .

﴿ فَلاَ اتَّنَحَمُ الْعَقَبَةَ \* وَ مَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴾ تو چه مى دانى؟ هر چيزى در قرآن است : ﴿ مَا أَدراك ﴾ يعني ما أعلمك، تو چه مى دانى.

ا محارالانوار، ح ۲۴، ص ۲۸۲ ، ثورالثقلبن، چ ۵، ص ۵۸۲ ؛ تفسیر برهان، ح ۸، ص ۲۹۴ ،
 تعسیر صافی، ج ۱، ص ۴۸۵

﴿ يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ يعنى رسول خدا تَنَافِظُ و مراد از ﴿مقربه ﴾ يعنى خويشان

﴿ أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَتُرَبَةٍ ﴾ يعنى اصيرالمؤمنين الله ال علم و دانش بى نياز است. ا

ابو بصیر از امام صادق الله روایت میکند که در معنای آیه ﴿ فَکُ رَقَبَةٍ ﴾ فرمود: به وسیلهٔ معرفت ما مردم از آتش جهنم رهائی می یابند و ما هستیم که در روز گرسنگی و قصلی مردم را اطعام میکنیم. ۲

ابن عباس در معنای آیهٔ گوید: ﴿ وَ تَوْاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ یعنی کسانی که بر واجبات خداوند عز و جل صبر میکنند ﴿ وَ تَوْاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ یعنی در آن چیزی که در بین آنهاست و این قبول نمی شود مگر از مؤمن، "

<sup>1</sup> بحار الانورار، ج ٩، ص ٢٥١ و ح ٢٢، ص ٢٨٢ ، تفسير برهان، ح ٧، ص ٢٩٠ . ٢ بحار الانوار، ح ٢٢، ص ٢٨٢ و ح ١٩٥ ص ١٣٥٠ تفسير صافي، ج ٧، ص ١٣٨٥ ، بور لثقيل، ح ٥٠ ص ١٩٨٠ ، بور لثقيل، ح ٢٠ ص ١٩٨٠ ؛ تفسير برهان، ج ١٠ ص ٢٩٣ . ج ١٥ ص ١٨٨٠ : تفسير برهان، ج ١٠ ص ٢٩٣ . ٣. تفسير برهان، ج ١٥ ص ٢٩٥



# تفسير سورة شمس

۹۱ – سورهٔ شیمس در مکیه

نازل شده و دارای ۱۵ آیه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

و الشَّمْسِ وَ ضُخاهَا (١)

وَ الْقَمَرِ إِذَا تَلاهًا (٢) وَ النَّهَارِ إِذَا جَلاَهًا (٣)

وَ اللَّيْلِ إِذَا يَفْشَاهَا (۴) 1\_و سوگنديه حورشيدً والوَر آن،

۲ ـ و سوگ.د به ماه هنگامی که (بعد از خورشید) می تامد،

۱۳\_و سوگند به روز هنگامی که عالم را روشن سازد.

۴ ـ و سوگند به شب هگامی که پردهٔ سیاهی میکشد.

﴿ وَالشُّنسِ وَضُخَاهَا ﴾

ابوبصير گويداز امام مسائق الله الديارة آية ﴿وَالشَّمْسِ وَضُخَاهَا﴾ سوال كردم.

فرمودند: مراد از ﴿الشمس﴾ رسول خدا است که به وسیلهٔ آن حضرت دین را برای مردم واضح و روشن نمود.

> عرض كردم: معناى آية ﴿وَ الْقَمَرِ إِذَا تَلاَهُا﴾ جيست؟ فرمود: آن امير المؤمنين للبُّ است.

سوال كردم: معماى آية ﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهًا ﴾ چيست؟

فرمود. مراد پیشوایان ستمکاری هستند که امر ال رسول ایش را تغییر دادند، و در مسندی نشستند که ال رسول ایش اُولی به آن مسند از آنها بودند. و دین رسول خدا ﷺ را با طلم و جور پوشاندند و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهُا ﴾ یعنی تاریکی ظلم و ستم آنها روشنائی روز آل محمد ایش را پوشاند.

عرض كردم: معناي آية ﴿وَ النَّهَارِ إِذَا جَلَّاهًا ﴾ جيست؟

فرمود: مراد از آن امام از نریّهٔ فاطمه بین میباشد که مردم از دین رسول خدا تیری شد که مردم آشکار و روشین خدا تیری از او سوال میکند و او نیز دین را برای مردم آشکار و روشین میکند. أ

وَنَفْسِ وَ مَا سَوَّاهَا (٧) فَالَّهْمَهَا فَجُورَهَا وَ تَقُواهَا (٨) فَدْ أَفْلَحَ مَنْ رَكَّاهَا (٩) وَ قَدْ خَاتَ مَنْ دَشَاهًا (١٠) كَدَّنَتْ تَمُودُ بِطَغُواهَا (١٠) إِذِ الْنَعَتَ أَشْقَاهًا (١٢) فِقْالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ثَاقَةُ اللَّهِ وَشَقْبًاهًا (١٣) فَكُذَّبُوهُ فَعَقَرُوهًا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِذَشِهِمْ هَمَوَاهًا (١٣) وَ لَا يَخَافُ عُقْبًاهًا (١٥)

۱ مدنب این شهر آشون، چ ۱، ص ۲۸۳ ؛ کافی، چ ۸، ص ۵۰ نفسیر برهان، چ ۸، ص ۲۹۷ ، تعمیر صافی، چ ۷، ص ۴۸۹

٧ ـ و سوگند به نقس آدمی و آن کس که آن را مورون بمود،

٨\_پس فجور و تقوا (شر و خير) را به او الهام كرد.

٩ په تحقيق رستگار شد کسي که ترکيه تمود،

۱۰ ساو به محقیق کسی که حودش را به گناه آلوده مموده ربایکار و محروم گشته است.

11 ـ قوم ثمود براثر سرکشی و طعیانگری تکدیب کردند.

۱۲ به هنگامی که شاتی ترین آنها بر انگینانه شاد

11 \_ پس رسول حدا (صالح) به آنها گفت ایس باقهٔ حدا (معجرهٔ الهی است)، سیرایش کنید.

۱۴ پس آمها او را تکدیب و ناقه را بی کردند، پس پروردگارشان آنها را به حاطر گنامشان گرفتار ساحت و (شهرشان) را با خاک یکسان و صاف کرد ۱۵ دو از عاقبت این کار هیچ نمی ترساد

﴿ وَ نَفْسٍ وَ مَا شَوًّا هَا ﴾ يعني آن را بيافريد و صورتگري كرد.

﴿ فَٱلْهَمَ هُا فُجُورَهُا وَ تَقُواهُا ﴾ يعنى نيكى و زشتى را به او شناساند و الهام نمود سپس او را مخير كرد كه اختيار كند.

﴿ قَدْ أَفْلَعَ مَنْ زَكَّاهًا ﴾ يعني نفسش را طاهر كرد.

﴿ وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَشَاهًا ﴾ يعني اغرا نعود. أ

امام صادق الله در معنای آیه ﴿قَدْ أَنْلَعَ مَنْ زَكَّاهَا﴾ فرمود: یعنی امیرالمؤمنین الله که نفسش را تزکیه نمود ﴿وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ یعنی زریق و حبتر که نفس خودشان را بر اثر دسیسه و نیرنگ در بیعت کردن با

آن حضرت ار ثواب در اخرت بیبهره ماندند.

امام باقرطَّ ور معنای ایهٔ ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُوهُ بِطَغُواهَا ﴾ فرمودند طغیان او را بر آن داشت كه تكذیب كند. ا

﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطُغُواهَا ۞ إِذِانْبَعَتَ أَشْقًاهَا﴾ هنگامي كه شتر را پي كردند. ﴿ فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِنَنْبِهِمْ ﴾ عذاب خداوند غفلتاً و در شب انها را در بر گرفت.

﴿ وَ لاَ يَخَافُ عُفَّنِاهًا ﴾ بعد از اين آنهائي را كه هلاك نموديم نمي ترسند. "

نهسیر صافی، ج ۱/ه ص ۴۹۰؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۰۰
 بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۳۹۴؛ نورالثقلین، ج ۵ ص ۵۸۶

# تفسير سورة ليل

۹۲ – سورهٔ لیل در مکه نازل

شده و دارای ۲۱ آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ

وَ اللَّئِلِ إِذَا يَغْشَىٰ (١)

وَ النَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى (٢)

وَ مَا خَلَقَ الذُّكَرُ وَ الْأَنْثَىٰ (٣)

إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى (۴)

ا ـ موگند به شب هنگامی که (روز را) بپوشانه،

۲ دو سوگناد به روز هنگامی که روشسی میبخشاد،

۱۳ و سوگند به کنسی که مذکر و موثث را آفرید،

٢ ـ همانا كه سمى و كوشش شما مختلف است.

﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا يَقْشَىٰ ﴾ يعنى سوگند به شب هنگامى كه روز را مىپوشاند و آن تسماست.

﴿ وَ النَّهَارِ إِذَا تَبَحَلَّى ﴾ روز هنگامي كه روشن شود و برق دهد.

﴿ وَ مَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَ الْأَنْتَىٰ ﴾ يعني اينكه نر و ماده را آفريد كه جواب قسم

است.

﴿ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتْمى ﴾ كسى از شماها در خير و نيكى تلاش و كوشش مىكند و كسانى نيز در شر و بدى. محمد بن مسلم گوید از امام باقر الله الله و اله و الله و ا

الله المنظمين والتمنى (۵)
و صَدِّقَ بِالْحُسْنَى (۱)
الله المُسْنَى (۱)
الله الله الله الله و الشائنين (۸)
الله الله الله و الشائنين (۸)
الله الله الله و ا

ا وسائل الشیعه، ج ۱۲، ص ۲۰۵ محارالانوار، ح ۲۴، ص ۷۱ و ح ۵۱، ص ۴۹ مورالتعلب،
 ج ۵ ص ۵۸۸ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۰۳

الَّذِي كَذَّبَ وَ تَوَلَّى (١٦) وَ سَيُخِنَّتُهَا الْأَنْقَى (١٧) الَّذِي يُؤْنِي مَالَهُ يَتَزَكَّى (١٨) وَ مَا لِأَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزِئْ (١٩) إِلاَّ اليَّفَاءَ وَجْهِ رَبُهِ الْأَعْلَىٰ (٢٠) وَ لَسَوْفَ يَرْضَىٰ (٢١)

۵ پس اما کسی که عطا میکنا، و پرهیرگار میشود،

۶ ـ و به نیکویی تصدیق کرد.

۲ پس بزودی او را در سهل و آسان قرار میدهیم.

الدو اما کسی که پخل بورود و حود را بی بیار بداند.

٩ ـ و نيكويي را تكذيب كناد

۱۰ ـ پس به زودی او را در دشواری و سختی میانداریم.

11 ـ و هنگامی که (در هلاکت و جهنم) سفوط میکند مالش هیچ سودی به حالش نخواهد داشت.

۱۲ ـ همانا هدایت بر عهده ماست

۱۳ سو همانا آخرت و دنیا از برای ماست.

۱۲ ديس شما را از آتشي که شملهور است مي ترسانم،

10 که جو ندیجت ترین افراد بر آن وارد تمی شوناد

۱۶ ـ همال کسی که (آیات حق را) تکاریب کرد و از آن روی گردانیا

17 ـ و برودی پرهیزگارترین افراد از آن دور میشوند

۱۸ ـ همان کسی که مالش را انفاق میکند و تزکیه میشود

١٩ ــــو هيچكس يزد او بر وي حق نعمت ندارد تا به او ياداش بدهد

۲۰ ـ مگر برای مدست آوردن جلب رصای پروردگارش که مرتر و بالابریس

است

۲۱ ـ و به ژودی راضی میشود

﴿ فَأَتُّ مَنْ أَعْطَىٰ وَ اتَّقَىٰ ﴿ وَ صَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ فَسَنِّيسَنَّرُ وَلِلْمُسْرِي ﴿

این آیه دربارهٔ صردی نازل شده که در حیاط خانهٔ مسلمانی درخت خرمایی داشت، و به همین بهانه بدون اجازه وارد خانهٔ مسلمان میشد، صاحب خانه بزد رسول خدا تَنَافِي شكایت كرد، حضرت، صاحب درخت را خواست وقتی آمد، فرمود: درخت خرمایت را به درخت خرمایی در بهشت به من بفروش؟

آن مرد گفت: نه!

فرمود: آن را در مقابل باغی در بهشت به من بفروش؟

آن مرد گفت: نه!

نفروخت و رفت. مردی از انصار که کنیه اش ابی دحداح بود از این معامله خبردار شد نزد صاحب مخل رفت و گفت درخت خرمایت را من بفروش، آن مرد پدیرفت، ابو دحداح نزد رسول خدا م از آمد و عرضه داشت: ای رسول خدا م این درخت خرما را بردار و در عوض باغی در مهشت به من بده که آن مرد قبول نکرد.

رسول خدا ﷺ فرمود: برای تو در بهشت باغهائی است پس این آیه مازل شد: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَ اتَّقَىٰ وَ صَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ﴾ یعنی ابن الدحداح.

﴿ وَ مَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذًا تَرَدُّي ﴾ يعني هنگامي كه بميرد.

﴿إِنَّ عَلَيْنَا لِلْهُدَىٰ ﴾ بر ماست كه آن را برای آنها آشكار و روشن كىيم
 ﴿فَأَنَّذَرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَٰى ﴾ بعنی آتشی كه بر آنها زبانه میكشد.

﴿ لاَ يَصْلاها إِلاَّ الأَشْقَى \* الَّذِي كَذَّبَ وَ تَوَلَّى ﴾ يعنى اين آن كسى بود كه مر رسول خدا تَيَنِيْنَهُ بخل ورزيد.

﴿ وَسَيُّ جُنَّبُهَا الْأَثْقَى الَّذِي ﴾ مراد از اتقى ابو دحداح است.

﴿ مَا لِأَحَدِ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى ﴾ يعنى كسى كه براى نفس خودش اعمالى را انجام داده است نمى تواند از پروردگارش چيزى را طلب كند و اگر چه خداوند به فضل و كرمش آن را اجازه داده است، آنجا كه مى فرمايد: \* إِلاَّ ابْتِهَا ءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَىٰ \* وَلَسَوْفَ يَسَرُضَىٰ ﴾ از امدرالمؤمنين النَّا كه از او راضى مى باشد. أ

امام صادق النبي الله و تولّى معناى آية ﴿ فَأَنْذَرْتُكُمْ ثَاراً تَلَظّى \* لا يَصُلاف إِلاَّ اللَّمْقَى \* الَّذِي كَذَب وَ تَوَلِّى \* فرمود. در جهنم وادى از آتش است كه به جز اشقيا (يعنى فلانى) را نمى سوزاند كه رسول خدا تَبَيَّرُهُ را دربارة على النبي تكذيب كرد و از ولايتش روى گرداند: سپس امام النبي فرمود: آتش در جهنم شعله ور شده و در هم مى پيچد و آتش اين وادى براى ناصبين است. "

امام صادق الله در معنای آیه ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَیٰ وَ اتَّمَیْ ۞ وَ صَدَّقَ بِالْحُسْنَی ۞ فرمود: منظور ولایت است. ﴿ فَسَتَيْسَرُهُ لِلْیُسْرِیٰ ۞ وَ أَمَّا مَنْ بَخِلَ وَ اسْتَغْنَیْ ۞ وَكُذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ فرمود: مراد ولایت است ﴿ فَسَنَيْسَرُهُ لِلْعُسْرِیٰ ﴾ پس به زودی او را در دشواری و سسختی می اندازیم. "

۱ مجار الاتواردج ۲۲ مس ۹۹ ، بورالثقلين، ج ٥٥ ص ٥٨٩ ؛ تصنير برهان، ح ٨٠ ص ٣٠٢ ۲ مجار الاتوار، ح ٨٥ ص ٣١٣؛ تفسير صافي، ح ٧، ص ٢٩٨ ؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٣٠٢

٣ محارالانوار، ح ٢٣، ص ٣٣، نورالثملين، ج هُ ص ١٥٩٠ نهــير يرهان، ح ٨٠ ص ٢٠٥



# تفسير سورة ضحى

۹۳ – سـورهٔ ضـحی در مکـه

نسازل شنده و دارای ۱۱ آینه

است.



## يشم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَ الضَّحِي (١)

وَ اللَّهُلِ إِذَا سَجِيْ (٢)

مَا وَدُّعَكَ رَأِبُكَ وَ مَا قَلَىٰ (٣)

وَ لَلاَّخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَىٰ (۴)

رَ لَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَخَرْضَىٰ (۵)

أَلُمْ يُجِدُكُ يُتِهِماً فَآوِيٰ (٦)

وَ وَجَدَكَ صَالاً فَهَدَىٰ (٧)

وَ وَجَدُكَ هَائِلاً فَأَغْنَىٰ (٨)

فَأَمُّ الْيَتِيمَ فَالاَ تَشْهَرُ (٩)

وَ أَمَّا الشَّائِلَ فَلاَ تَنْهَرُ (١٠)

وَ أَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبُكَ فَحَدُّثُ (١١) 1\_سوگند به روز وقتی که آفتاب بالا آید.

۲ سو سوگند به شب هنگامی که آرام گیرد.

۳ پروردگارت تو را به حودت وانگاباشته و بر تو تیر حشم نگرفته است

۴\_و آخرت برای تو از دنیا بهتر است.

۵ــو به رودی پروردگارت به تو (آن قلر) عطا میکند که تو راصی شوی. ۶ــایا تو را یتیم بیافت و پناهت نداد؟

۲ ـ و تو را گمشاره یافت و هدایتت کرد.

۸ و تو را مقیر یافت و بیسیازت کرد.

٩ ـ پس تو بير يتيم را تحقير مكن.

۱۰ ـ و ساتل را از خود مران.

۱۱ ـ و اما تعمتهای پروردگارت را بازگو.

﴿ وَ الْصُّحَىٰ ﴾ يعني هنگامي كه خورشيد بالابيايد.

﴿ وَ اللَّيْلِ إِذْا سَجِي ﴾ شب هنگامي كه همه جا تاريك ميشود.

﴿مَا وَدُّعَکَ رَبُّکَ وَ مَا قَلَیٰ ﴾ یعنی تو را دشمن نمی دارد. و فضلش را برای او وصف مے کند.

﴿ وَ لَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولِيٰ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾

ابو بصیر از امام صادق الله روایت میکند که در معنای آیه ﴿وَ لَلَّاخِرَةُ خَیْرٌ لَکَ مِنَ الْأُولَیٰ﴾ مرمود: مراد از آخرت زمان رجعت است که برای پیامبر ﷺ میباشد. عرض کردم: معنای آیه ﴿وَ لَسَوْفَ بُعُطِیکَ رَبُّکُ فَتَرْضَیٰ﴾ چیست؟ فرمود: از بهشت آن قدر به تو اعطا میکند تا خوشنود و راضی شوی. ا

١ بحارالانوار، ج ٥٣٪ ص ٥٩؛ نورالتفلين، ج ٥ ص ٥٩٣، تفسير برهال، خ ٨ ص ٣١٠

وسیلهٔ علم اداره میکردی و سرپرستی مینمودی پس آنان را به وسیلهٔ تو مینیاز ساحت. ا

﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوِيْ ﴾ مراد از يتيم در اينجا بي مثل و نظير است و براي همين دُرَى راكه بينظير باشد و همانندي نداشته باشد به آن يتيم گويند

﴿ وَ وَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴾ يعنى به وسيلة وحى تو را بىنياز كردانيد تا از كسى سوالى نكنى.

﴿ وَ وَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ ﴾ يعنى تو را در ميان گروهي يافت كمه فىضىيات ئېوتت را نمىشناختند پس خداوند آنها را به سوى تو هدايت نمود "

﴿ فَأَمَّا الْيَرِيمَ فَلاَ تَفْهَرُ ﴾ يعنى ظلم مكن كه خطاب به پيامبر عَلَيْنَا است ولى معنايش براى مردم مى باشد.

﴿ وَ أَمَّا السَّائِلَ فَلاَ تَنْهَرُ ﴾ يعني سائل را از خود دور مكردان.

﴿ أَمُّا بِنِعْمَةٍ رَبُّكَ فَحَدِّثَ ﴾ به آنهه كه خداوند بر تو نازل فرمود از نماز، زكات، روزه، حج، ولايت و به آنهه خداوند به وسيلة آن بر تو فضيلت بغشيد."

ابی الجارود از امام باقر الله روایت می کند که در معنای آیه ﴿مَا وَدُعَکُ
رَبُّکُ وَ مَا قَلَیٰ ﴾ فرمودند: بعد از آن که اولین سوره (اقرء) بر رسول خدا نازل
شد چند روزی وحی بر پیامبر عَبِی نشد، خدیجه گفت: شاید پروردگارت تو ره
ترک کرده است که بر تو وحی نمی کند پس خداوند تبارک و تعالی این ایه مما
وَدُعَک رَبُّک وَ مَا قَلیٰ ﴾ را نازل فرمود. أ

۱. تفسیر برهان، ج اد ص ۳۱۲

٢ بيحار الإنوار، ج ١٤٠ من ١٣٢

٣. بورائقس، ج ۵ ص ٥٩٤

٣ تورالتفلين، ح ٥٠ ص ٥٩٣؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٣١١



## تفسير سورة لنشراح

۹۶ – سورهٔ انشیراح در مکیه

نــازل شـده و دارای ۸ آیـه

اسبت.

Same fings if

#### بشم الله الرَّحْنيٰ الرَّحِيمِ

أَلَّمْ تَشْرَحْ لَكَ صَدَّرَكَ (١)

رٌ وَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ (٣)

الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ (٣)

وَ رَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ (۴)

فَإِنَّ مَعَ الْعُشْرِ يُشْرِأً (۵)

إِنَّ مَعَ الْعُشرِ يُشراً (٢٦

فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ (٧) وَ إِلَىٰ رَبُكَ فَارْعَبْ (۵)

ا\_آیا سیهٔ تو را گشاده نکردیم؟

۲ .. و دار سنگین تو را از دوشت بر نماشتیم.

۲۰. همال بازی که بر پشت تو سنگینی میکرد.

۴ ـ و نام تو را بلند ساختیم

۵\_پس همانا با هر سختی آسانی هست.

جـ همانا با هر سيحتي آساني هست.

۷\_پس هنگامی که از کاری فارغ شفی به کاری دیگر مشعول باش.

#### السويه سوى يروردگارت مشتاق باش

﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدِّرَكَ ﴾ یعنی به وسیلهٔ علی اللهٔ سینهات را گشاده نمودیم و او را وصبی تو قرار دادیم، و دیگری هنگام فتح مکه و اسلام آوردن قریش که خداوند سینهاش را گشاده نمود و امر را بر ان حصرت آسال کرد،

﴿وَ وَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ﴾ يعني به وسيلة على اللَّهُ در جنگ.

﴿ الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ ﴾ يعنى آن بارى كه بر پشت تو سنگيني مىكرد.

﴿ وَ رَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ و نامت را در عالم بلند نموديم، هنگامي كه مردم ميگويند: «أشهد أن لا إله إلا الله و أشهد أن محمدا رسول الله ﷺ »

سپس خداوند فرمود: ﴿إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً﴾ يعنى بعد از هر سختى كه در آن بودى آسايش به تو مىرسد.

﴿ فَإِذَا فَسَرَغْتَ فَسَانُصَبْ ﴾ يعنى هنگامى كه از حبجة الوداع فسارغ شدى الميرالمؤمنين على بن ابىطالب الله الله ولايت منصوب كن. ا

﴿ وَ إِلَىٰ رَبُّكَ فَارْغَبْ ﴾

امام صنادق النَّالِيَّ در معنای آیهٔ نیل قرمودند: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ ﴾ هنگامی که از نبوتت فارغ شدی ﴿فَانْصَبْ ﴾ علی النَّیْ را به ولایت منصوب کن ﴿وَ إِلَی رَبِّکَ فَارْغَبْ ﴾ و در آن به سوی پروردگارت مشتاق باش. آ

<sup>1</sup> عسير صامي، ج ٧، ص ٤٥٠٠ نور الثقلين، ج ٥، ص ٣٠٣

٢ بحر الانوار، ح ١٣٤ من ١٣٣ ؛ تاويا الأيات الظاهرة، ص ٢٨٥ ، معير صافي، ج ١٠ ص ٢١٥ وماني، ج ١٠ ص ٢١٥

## تفسير سورة تين

۹۵ – سورهٔ تین در مکه نازل

شده و دارای ۸ آیه است.



#### بشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

وَ النَّينِ وَ الزُّيْتُونِ (١)

وَ طُورِ سينينَ (٣)

وَ هَذَا الْبَلَدِ الْأَمْيِنِ (٣)

لَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُويم (٩)

ثُمَّ رَدَدُناهُ أَسْفَلَ سَاطِينَ (٥)

إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرٌ مَنْتُونِ (٦)

فَمْا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ (٧)

أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكُم الْخَاكِمِينَ (٨)

ا ـ سوگند به انجیر و اریتون

۲\_و سوگندیه طور سینا.

الدو سوگند به این شهر امن (مگه)

۲ ـ به تحقیق ما انسان را در نیکوترین صورت آفریدیم.

۵ سیس او را به اسفل سافلین (پایین برس مرحله) برگردانیدیم

۶ ـ مگر کسانی که ایمان اً وردهاند و عمل صالح انجام دادهاند پس برای انها اجری بینهایت است. ۷ پس چه چیر نو را باعث شد که روز جزا را نکدیب کنی؟
 ۸ آیا خداوند حاکمترین حاکمان ئیست؟

﴿ وَالتَّينِ وَالرَّيْتُونِ ۞ وَ طُورِ سِينِينَ ۞ وَ هَٰذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ﴾ مدراد ار «تين» رسول خدا عَيْقُ و مراد از هزيتون الميرالمؤمنين الله و مراد از طور سينين المام حسن و امام حسين الله و مراد از «بلد الأمين» ائمه الله عمدا شند.

 الْقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ 
 درباره رزيق نازل شده است
 الْفَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ 
 الله الله وَيَعْنَا الله الله الله وَيَعْنَا الله الله وَيَعْنَا الله وَيَعْنَا الله وَالله وَله وَالله وَل

﴿ فَلَهُمْ أَجُرُ غَيْرُ مَعْنُونٍ ﴾ يعنى به وسيلة آن بر آنها منت نمى گدارد. سپس به پيامبرش ﷺ فرمود: ﴿ فَمَا يُكَذَّبُكَ بَـعْدُ بِـالدِّينِ ﴾ كه مراد از «دين» اميرالمؤمنين ﷺ است ﴿ أَ لَيْسَ اللَّهُ بِأَخْكَمِ الْخَاكِـمِينَ ﴾ آيا خداوند حاكم ترين حاكمان نيست؟ ا

بحار الانوار، ج ۲۴، ص ۱۰۵؛ تفسیر صافی، ج ۱، ص ۵۱۲؛ تورالثقلیں، ج ۵ ص ۶۰۶؛ تفسیر برهان، ج ادص ۳۳۱

تفسير سورة علق

۹۶ – سورهٔ علق در مکه نازل

شده و دارای ۱۹ آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ

اقْرَأْ بِاسْم رَبُّكَ الَّذِي حَلَقَ (١)

خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ (٢)

افْرَأُ وَ رَثُّكَ الْأَكْرَمُ (٣) الَّذي عَلْمَ بِالْقَلَم (۴)

عَلُّمَ الْإِنْسُانَ مَا لَّمْ يَعْلَمْ (٥)

كَلاُّ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْعَىٰ (٦)

أَنْ رَآمُ النَّفْنِي (٧)

إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرُّجُعِيٰ (A) 1\_بنعواں به نام پروردگارت که (عالم را) أفريد.

۱ ـ بنعوان به نام پروردهارت که ترعام را) امرید ۲ ـ انسان را از علق (خون سشه) آفرید.

۳\_بحوان که پروردگارت کریم ترین کریمان است

۴\_ همان حدایی که به وسیلهٔ قلم بوشش تعلیم نمود.

٥ - ره انسان آرچه را که شي دانست یاد داد

ع\_مرگر (چنین میست)، همانا اسان طفیان گری میکند

٧\_چون که خود را بی بیاز ببینا.

#### ٨ همانا باز كشت همه به سوى پروردكارت است ﴿اقْرَأْ بِاشْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾

عبد الله بن كيسان از امام باقر الناه روايت كرد كه فرمود: چبرئيل بر محمد عَيَّا الله بن كيسان از امام باقر الناه وايت كرد كه فرمود: چه بخوانم؟ جبرئيل كفت: ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ يعنى نورت را قبل از هر چيزى آفريد، ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقِ ﴾ يعنى تو را از نطفه [ علقه ] آفريد و على را از تو جدا نمود، ﴿ اقْرَأُ وَ رَبُّكَ الْأَكْرَمُ ﴾ الَّذِي عَلَم بِالْقَلَمِ ﴾ يعنى على بن ابي طالب الناه را از نمودت ﴿ عَلَم الْإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ ﴾ يعنى على بن ابي طالب الناه را از نمى دانست. أ

﴿ الْمُرَأُ بِاسْمِ رَبُّكَ ﴾ بخوان به اسم رحمن و رحيم.

﴿ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ كه انسان را از خون آفريد.

﴿ اقْرَأُ وَ رَبُّكَ الْأَكْرُمُ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴾ نوشتن را به انسان آموخت كه به

وسیلهٔ آن امور دنیا در مشرق های زمین و مغربهای آن به اتمام میرسد

﴿ كَالَّ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ \* أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَىٰ ﴾ همانا انسان هنگامي كه بينياز

شود کفر می ورزد، طغیان و سرکشی کرده و انکار میکند.

﴿إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرَّجْعَىٰ ﴾ همانا باز كشت همه به سوى پروردكارت است

أَ رَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ (١) عَبْداً إِذَا صَلَٰى (١٠) أَ رَأَيْتَ إِذْ كَانَ عَلَى الْهَدىٰ (١١)

۱ محار الانوار، ح ۳۶ من ۱۷۶؛ تفسير صافي، ج ۷، من ۵۱۵ ، بورالثقلين، ج ۵ من ۳۰۹ ،
 تفسير برهان، ج ۸، من ۲۲۳

أَوْ أَمْرَ بِالنَّمُّوىُ (١٢)

أَ رَأَيْتُ إِنْ كَذَّبَ وَ تَوَلَّى (١٣)

أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرِيٰ (١٤)

كَلاَ لَيْنَ لَمْ يَنْتُهِ لَنَتْفَعا بِالنَّاصِيةِ (١٥)

نامِيةِ كَاذِنةِ خَاطِئةِ (١٦)

فَلْيَدُعُ نَادِيَهُ (١٧)

سَنَدْعُ الزِّبْايِيَّةَ (١٨)

كَلاَ لاَ تُطِعْهُ وَ السَّجُدُ وَ الْتَرِبِّ (١٩)

٩\_آیا دیدی کسی که نهی (مسخره) میکند؟

11 ــ بندهای وا که وقتی نماز می حواند؟

۱۱\_آیا میبیس کداین ننده (مسجره گر) به راه هدایت باشد

۱۲ ـ یا مردم را به تقوا و پُرهیزگاری امر کنا.

۱۲ \_ آیا دیدی که تکاریب میکند و رو میگرداند؟

16\_آیا نمیداند که حداوند او وا میبیند؟

10 \_ مرگر (چین نیست)، اگر او دست از کارش نکشد، موی سرش (به

قهر و انتقام) بگیریم،

16 \_ همان موی سر حطاکار داه

۱۷ ...پس مر کسی را که بخوامد صدا بزند

۱۸ ـ ما هم بزودی ماموران دوزخ را صلا میزمیم

14 ـ هرگز (چين نست که سيندارند) از او پيروي مکن، سنجده کس و

تقرب بجوى

﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهِيْ \* عَبْداً إِذَا صَلَّى ﴾ وليدبن مغيره مردم را مهي ميكرد

که نماز بخوانند و اینکه از خدا و رسولش اطاعت کنند پس خداوند دربارهاش فرمود: \*أَ رَأَیْتَ الَّذِي بَنْهِیْ \* عَبْداً إِذَا صَلِّی \* ایا نمی بینی آن کس را که مار می دارد آن بنده را که نماز می خواند. خداوند تبارک و تعالی فرمود: \*أَ رَأَیْتَ إِنْ كَذَّبَ وَ تَوَلِّی \* أَ لَمْ یَعْلَمْ بِأَنَّ اللّٰهَ یَرِی \* آیا دیدی که تکذیب می کند و رو می گرداند؟ آیا می داند که خداوند او را می بیند؟

سهس فرمود: ﴿ كَلاُّ لَئِنْ لَمْ يَنَتَّهِ لَنَسْفَعاً بِالتَّاصِيَّةِ ﴾ يعني از موى پيشاني او ميگيريم و او را در آتش جهنم مياندازيم

﴿ فَلْیَدُعُ نَادِیهُ ﴾ هنگامی که ابوطالب الله و فات کرد ابو جهل و ولید که لهنت خداوند بر آن دو باد با صدای بلند گفتند: بیائید محمد را یکشید که تنها یاور او مرد، پس خداوند فرمود: ﴿ فَلْیَدُعُ نَادِیَهُ ۞ سَنَدْعُ الزّبَانِیَةَ ۞ یعنی همهنانکه آن دو قریش را برای کشتن محمد رسول خدا تَرَایِّ هُ فرا خواندند ما نیز همهنین دعوت میکنیم که فرشتگان عداب آنها را به سنوی زبانهٔ آنش جهنم بکشند، سپس فرمود. ﴿ کَلا ۖ لا تُطِعْهُ وَ اللّٰجُدُ وَ افْتَرِ بُ ۞ یعنی هنگامی که به سنوی او فرا خوانده می شدند اطاعت نمی کردند هنگامی که مطعم بن عدی به سنوی او فرا خوانده می شدند اطاعت نمی کردند هنگامی که مطعم بن عدی بن نوفل بن عبد مناف رسول خدا تَرایُ اللهٔ را پناه داد کسی جرات گستاخی بر او را نداشت. ا

١ محار الاتوار، حـ ٩. ص ٢٥٢ ٠ يور الثقلين، ج ٥ ص ١٤٠٩ نقسير برهال، ج ٨ ص ٣٢٢

تفسير سورة قدر

۹۷ – سورهٔ قدر در مکه نازل

شده و دارای ۵ آیه است.

#### بشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

إِنَّ الْنَّرْكَاءُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (١) وَ مَا أَدْرَاكُ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ (٢)

لَيْلَةُ الْفَدْرِ خَيْرٌ مِنْ الَّعِبِ شَهْرِ (٣) تَنَزَّلُ الْمَلاَئِكَةُ وَ الرَّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَشْرٍ (٣)

سَلاَمٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ (۵) 1 ـ حمانا مااين قرآن را در شب قدر نازل كرديم.

٢ ـ و تو چه مىدانى كه شب قدر چيست؟

۱۳ شب قدر بهتر از حزاد شب است. ۲ ـ در آن شب فرشتگان و روح به ادن پروردگارشان برای تقادیر هر امری

۱۰ در ای مست مرمستان و روح به این پروزشتارسان پرای تنتیز امر حری نازل میشوند ۵-این شب سلامت و تهنیت و برکت تا سپیده دم است

﴿إِنَّ أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيُلَةِ الْقَدْرِ ﴾ منظور قرآن است كه خداوند آن را در شب قدر به يك باره به بيت المعمور نازل فرمود و از آنجا در طول بيست و سه سال بر رسول خدا ﷺ نازل كرد.

﴿ وَ مَا أَدْرُ اكَ مَالَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴾ يعني معنى شب قدر را درك نمىكنى كه همانا

خداوند در آن شب اجلها، ارزاق و هر امری که حادث می شود از مرگ یا رندگی یا فراخ سالی یا خشک سالی یا خیر و یا شر را مقدر می کند؛ همچنانکه خداوند فرمود: ﴿فِیهٔا یُقْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِیم﴾ یعنی تا یک سال.

﴿لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ رسول خدا تَلْمُؤُولُةُ در خواب دید که میمونها از منبرش بالا می روند، غمگین و تاراحت شد پس خداوند نازل فرمود: ﴿إِنّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ فَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ یعنی أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ فَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ یعنی شب قدر از هزار ماه بدون شب قدر که بنی امیه در آن حکومت کنند بهتر است. ﴿مِنْ كُلُّ أَمْرٍ \* سَلامٌ ﴾ تحیتی است که به وسیلهٔ آن به امام اللَّهُ تحیت گفته می شود تا فجر طلوع کند.

به امام باقر للنُّهُ گفته شد. آیا شب قدر را می شناسید؟

امام الله فرمودند: چگونه شب قدر را نشناسیم که ملائکه در آن شب در اطراف ما طواف میکنند. ا

ا تحار الاتوار، ح ۹۴، ص ۹۴؛ تفسير صافي، ج ۱، ص ۵۲۱ تفسير برهان، ح ۸، ص ۳۴۴، ورائتقس، ج ۵۵من ۴۳۲،

## تفسير سورة بينه

۹۸ -- سورهٔ بینه در مـدینه

نازل شده و دارای ۸ آیـه

أست



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَٰ ِ الرَّحِيمِ

لَمْ يَكُنِ اللَّهِ بِنَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِّينَ حَـنَى تَـأْتِيَهُمُ الْبَيِّئَةُ (١)

رَسُولٌ مِنَ اللَّهِ يَتَلُوا صَّحُفاً مُعَلَّهُرَةً (٢)

فيها كُتُبٌ قَيَّمَةٌ (٣)

ق مَا تَفَوَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ إِلاَّ مِنْ يَعْدِ مَا خَاءَتْهُمُ الْبَيَّنَةُ (۴) وَ مَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَ يُقْبِمُوا الصَّلاَةَ وَ بُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَ ذَٰلِكَ دَبِنَّ الْقَنِّعَةِ (۵)

إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ مِي نَادِ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فَهِهَا أُولِئِكَ هُمْ شَرَّ الْبَرِيَّةِ (٢)

إِنَّ الذَّبِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أُولِئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّة (٧) خَراؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَحْيَهَا الْأَنَّهَارُ خَالِدبِنَ مِهَا أَنداً رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ (٨)

۱ کافران از اهل کتاب و مشرکان دست از آئین خود نرتمی دارند تا اینکه
 دلیل روشن و واضعی برای آنها بیایا.

۲ ـ فرمتادهای از جانب حداوند که کتب آسمانی پاک و مسره را سر اسه

بيخوائك

۳\_که در آن بوشته های حق و راستین است.

۴ ـ و امل کتاب احتلاف تکردند مگر بعد از آنکه دلیل روشنی برای آسها آمد.

۵ و به انها دستوری داده نشده بود مگر اینکه خداوند را با دینی خالص عبادت کنتان و نماز را به پا دارند و ژکات بهردارند، وایس است دین راستین و پایدار

۶ همانا کافران از اهل کتاب و مشرکین در آتش جهم همیشگی هستند. اینها بدائرین مردمان میباشند.

 ۷ کسانی که ایمان آوردهاند و عمل صالح اسجام میدهمد یمها بهترس مردمان هستند

۸ به باداش آمها نرد پروردگارشان ماعهای بهشت حاویدان است که مهرها و ریر در حتانش حاری است، و همیشگی در آن میماند، خد،وند در آمها راصی و حشنود است و آمها میرای کسی است که از بروردگارش بترسد

﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ يعني قريش.

﴿مُثْفَكِّينَ ﴾ آنها در كفرشان هستند.

﴿حَتُّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيُّنَةُ ﴾ ا

ابی الجارود از امام باقرائی روایت میکند که فرمودند: مراد از ﴿البینة ﴾ محمد رسول خدا ﷺ میباشد.

﴿ مَا تَفَرَّقُ الَّذِينَ أُو تُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَّةُ ﴾ ممكامي ك

رسول حدا عَنَا الله من الله الله الله الله الله الله الله عضرت مخالفت كرده و بعد ال

﴿حُنَفًاءٌ﴾ يعني پاکيزگان.

﴿ وَ ذَلِكَ دِينُ الْقَيُّمَةِ ﴾ يعني دين استوار و ثابت.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ ﴾ خداوىد بر أنبها قرآن را نبازل فرمود پس أنبها مرتد شده و كفر ورزيدند و از اميرالمؤمنين النَّافِ ناهرماني كردند ﴿ أُولَئِكَ هُمْ شَبِرُّ الْبَرِيَّةِ ﴾ اينها بدترين مخلوقات هستند.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أُولَٰثِكَ هُمْ خَيْرُ الْمَرِيَّةِ ٣ دربارة آلمحمد اللَّيْلِ نازل شده است. \

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿ لُولَٰثِکَ هُمْ خَیْرُ الْبَرِیَّةِ ﴾ گوید: از آن بهترین خلق را اراده کرده است.

﴿جَزَاوُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ﴾ وصنف كنندگان نميتوانند آن را توصيف كنند.

﴿ رُضِيَ اللَّهُ عَنَّهُمْ ﴾ يعني خداوند از اعمال آنها راضي است

﴿ وَ رَضُوا عَنَّهُ ﴾ و آنها نيز از ثوابي كه خداوند به آنها داده راضي هستند.

﴿ ذَٰلِکَ لِمَنْ خَشِيَّ رَبُّهُ ﴾ و آن برای کسی است که ار پروردگارش بترسد و از نافرمانی خداوند پرهیز نماید. آ

ا بحارالانوار، ج المص ٢٥٣ وج ٢٣، ص ٣٤٩.

۲۔ نفسیر صافی، ج ۷ء ص ۵۲۵ آنفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۵۲ ؛ بورالثقلین، ج ۵، ص ۶۴۳

# تقسير سورة زلزلل

۹۹ – سورهٔ زلزال در مـدینه

نبازل شنده و دارای ۸ آینه

اسبت.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِيَ الرَّحِيمِ

إِذَا زُلْزِلْتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا (١)

وَ أَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالُهَا (٢)

وَ قَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا (٣)

يَوْمَنِيْدِ تُتَحَدَّثُ أَخْبَارَهَا (۴) مَانَّ رَئِكَ أَوْحِيٰ لَهَا (۵)

. يَوْمَنِدِ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْنَاتاً لِيُرُوْا أَصْنَالَهُمْ (١)

فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ دَرُةٍ خَيْرًا يَوَهُ (٧)

وَ مَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ (٨)

ا ـ هنگامي که رمين به سنختي به لرژه در آباد

۲ سو زمین بارهای سنگین خود را بیرون بریزد

٣ ـ و انسان ميگوياد: زمين را چه شاره است؟

۲ ـ در آن روز زمین اخبارش را میگوید.

۵۔ همانا که پروردگارت به آن وحی میکند

۶\_ در آن روز مردم از قنزها پراکشه بیرون میآیند تا اعمالشان را به آنها

تشأن بدمتاء

﴿ قَالَ الْأَنْسَانُ مَا لَهَا ﴾ مراد ار انسان امیر المؤمنین ﴿ قَالَ الْأَنْسَانُ مَا لَهِ ﴿ مَاد ار انسان امیر المؤمنین ﴿ مَا جَهْت ایمان و کفر و لَهُ وَمَنْدُ وَ بَرْخَى کافر و جمعى منافق نفاق متفرق و پراکنده مى آیند، بعضى مؤمنند و برخى کافر و جمعى منافق ﴿ لِيُرَوْا أَعْمَالَهُمْ ﴾ هر کس بالاى سر اعمال خود مى ایستد، و اعمال خود را ایملور فاش و هویدا مى بیند.

﴿ فَمَنْ يَغْمَلُ مِثْقَالَ ذُرَّ وِ خَيْراً يَرَهُ ۞ وَ مَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرُّا يَرَهُ ۞ ابِ آيات رد جبريون است كه گمان مىكنند هيچ اعمالى را بر اختيار خودشاں انسجام نمىدهند.

ابی الجارود از امام باقر الله وایت می کند که در تفسیر آیه ۴ فَمَنْ یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَةٍ خَیْراً یَرَهُ ﴾ فرمودند: اگر از اهل آتش باشد، و در دنیا ذرهای عمل خیر کرده باشد، اگر برای غیر انجام داده باشد، همان عمل خیرش هم مایه حسرتش می شود، و در ذیل جمله ﴿وَ مَنْ یَعْمَلْ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ ﴾ فرمود اگر از اهل بهشت ماشد در روز قیامت آن شر را می بیند و سپس خدای تعالی او رامی آمرژد. ا

۱ بحار الانوار، ح ۲۷، ص ۱۶۹ ؛ نور الثقلين، ج ۵ ص ۶۲۸ ، تفسير صافي، ح ۷، ص ۵۲۹ .
 تفسير برهان، چ ٨ ص ۳۵۹ .

## تفسير سورة عاديات

۱۰۰ – سورهٔ عادیات در مکه

نبازل شیده و دارای ۱۱ آییه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الْعَادِيَاتِ ضَبِّحاً (١)

فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً (٢)

فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحاً (٣)

فَأَثَرُنَ بِهِ لَقُعاً (۴)

فَوَسَطَّنَ بِهِ جَمُعاً (۵)

إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُّودٌ (٢٦

رَ إِنَّهُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ لَشَهِدٌ (٧)

وَ إِنَّهُ لِحُبُّ الْحَيْرِ لَشَدِيدٌ (٨)

أَ فَلاَ يَعْلَمُ إِذَا تُعْتِرُ مَا هِي الْقُبُورِ (٩)

رَحُصُّلَ مَا فِي الصُّدُورِ (١٠) إِنَّ رَبُّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ (١١)

. ۱ ــ سوگند به اسیان دوبنده که نفس رئان پیش می دوبند

۲ سو سوگند به اسبانی که با کوییدن شمشان از مسگها جرقه بر می افرورماد

۳ پس سوگند به حمله کنندگان سپیده دم

۴ ـ که گرد و غبار به با کردناد

۵ و در دل دشمل به جنگ پرداختند

عدهمانا انسان در برابر (تعمتهای) پروردگارش باسپاس است

الاسو همانا او خودگواهاین ناسپاسی حویش است.

المدو همانا أو علاقة شديدي بر مال دنيا دارد

4 ــ أيا ممي دائد كه روزي أنجه در دل قبرهاست همه برانگيجته مي شويد؟

1 - و آنچه در سینه هایشان است آشکار میگردد

۱۱ ممانا پروردگارشان در آن روز به حالشان آگاه است

#### غزوةذات السلاسل

﴿ وَ الْعَادِيَاتِ ضَبْحاً ۞ فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً ۞ فَالْمُغِيرَاتِ صَبْحاً ۞

ابو بصیر از امام صادق الله روایت میکند که در شان نزول آیات ﴿ رَالُهادِیاتِ ضَبُحاً ﴾ فَالْنُورِیَاتِ قَدْحاً ﴾ فرمودند: این سور ، درباره اهالی وادی بابس نازل شده است.

عرض كردم حال و داستان آنها چه بود؟

امام این فرمود دوازده هزار نفر مرد جنگجو از اهالی یاس احتماع نموده و با هم سوگند یاد نمودند که از یکدیگر تخلف نکنند و خوار و ذلیل نکند یکی از آنها دیگری را و فرار مکنند تا آنکه محمد بیشی و علی بن ابی طالست را بقتل برسامند و یا خودشان تماماً کشته شوند. جبرئیل بر رسول خدا بیش نازل شد و آن حضرت را از تصمیم و عهد و پیمانشان با خبر ممود و دستور داد فلانی (ابویکر) را با چهار هزار نفر از مهاجر و انصار به سوی آنها روانه کند پیغمبر به منبر تشریف برد بعد از حمد و ثنای پروردگار فرمود ای گروه مهاجر و انصار الان جبرئیل بر من نازل شد و خبر داد که اهل وادی یابس ما

دوازده هزار جنگجوی سواره اجتماع کرده و با هم عهد بستند که هیچیک از آنها به دیگری مکر و حیله نزند و فرار ننماید تا آنکه من و برادرم علی بر اس طالب را بقتل برسانند و به من دستور داد که فلانی (ابوبکر) را با چهار هزار مغر به سوی آنها بفرستم مهیا شوید و با نام خداوند در روز دوشنبه حرکت نمائید انشاه الله.

مسلمانان برای حرکت مجهز شدند، پیغمبر به علانی (ابوبکر) فرمود چون به مکان یابس رسیدید نخست اسلام را بر آنها عرضه بدارید اگر پدیرفتند جنگ نکنید و چنانچه امتناع کردند با ایشان جهاد کنید و اموالشان را بتصرف در آورید و استحکامات آنها را خراب کنید. فلانی (ابوبکر) با لشگری آراسته با تأثی و آرام به سوی ایشان حرکت نمود چون به آن وادی رسیدند، چون به اهل یابس خبر رسید که فلانی و لشگرش در نزدیکی آنها چادر زدهاند دویست نفر سوار مسلح از اهل وادی آمده و چون به آنها رسیدند گفتند شماها چه کسی هستید؟ از کجا می آئید و قصد کجا را دارید؟ به رئیس و سرکرده خود بگوئید نزدما بیاید تا با او گفتگو کنیم.

ابویکر یا جمعی از مسلمین نزد آنها رفت گفت: من فلانی فرستاده پیغمبر حدا هستم

گفتند چه چیر باعث شده که به سری ما بیائید؟

گفت: رسول خدا عَنَالَ به من امر فرموده تا شما را به اسلام دعوت کنم تا همان مزیتی که برای مسلمانان هست برای شما نیز باشد و چنانچه اسلام قبول نکنید با شما جنگ خواهیم کرد.

گفتند: ای ابوبکر به لات و عزی سوگند اگر نبود قرابتی میان ما و شما، البته خود و اصبحابت را بقتل می رسانیدیم بطوری که یادگار و مثل شود برای کسانی که بعداز شما به دنیا می آیند، با اصحابت برگرد و بخود و ایشان رحم کن ما چز پیغمبر و علی قصد کشتن کس دیگری را نداریم.

ابویکر به مسلمانان گفت: ای قوم! ایشان چندین برابر شما هستند شما دیگر کمکی ندارید خانه هایشان خالی است بر گردید تا صبورت حال را سه عرض پیغمبر برسانیم.

مسلمین همگی گفتند: ای فلانی (ابوبکر) مخالفت فرمان خدا و رسولش مکن آنچه به تو امر شده آن را انجام ده و از خدا بنرس و با این قوم جهاد کن و خلاف دستور رسول خدا ننما.

گفت: من چیزی را میدانم که شما نمیدانید و شخص حاصر مشاهده میکند چیزی را که غایب آن را نمی بیند. عاقبت از جهاد با آنها منصرف شد و بازگشت.

مسلمانان به پیغمبر اکرم گرای خبر دادند آمچه را کفار به ابویکر گفتند، رسول خدا گرای فرمود: ای فلانی (ابویکر) مخالفت امر من کردی و آنچه به تو امر کرده بودم را انجام ندادی و سوگند بخدا تو معصیت کاری، پس از آن پیعمبر به منبر تشریف برد بعد از حمد و ثنای پروردگار فرمود: ای مسلمین به فلانی (ابویکر) دستور دادم که به جانب اهل یابس برود و اسلام را بر آنها عرضه کند و آنها را به سوی خداوند دعوت نماید که اگر اجابت نمودند که هیچ و الا با آنها جنگ نماید و او به سوی آنها رفت و از اهل یابس دویست سوار جنگی به نزد اینها آمده و هنگامی که سختان آنها را شنیده سینه اش بتنگ آمد و ترس آنها در داش جای گرفته و دستور مرا ترک نموده و از امرم بتنگ آمد و ترس آنها در داش جای گرفته و دستور مرا ترک نموده و از امرم بخیار هزار سوار جنگی بجای ابویکر به سوی آنها بفرستم آن گاه متوجه عمر جهار هزار سوار جنگی بجای ابویکر به سوی آنها بفرستم آن گاه متوجه عمر

شد و به او فرمود: ای فلانی (عمر) با نام خدا برو و مانند برادرت ابوبکر که معصیت خدا و رسولش را بجا آورد عمل نکنی، آنهه به ابوبکر دستور داده بود به عمر نیز فرمود.

عمر با همان لشکر به سوی کفار حرکت کرد چون به وادی یابس رسید و مشرف به آنها شد باز دویست نفر سوار مسلح جلوی آنها را گرفتند و آنچه به اولی گفته بودند به او نیز گفتند، نزدیک بود روح از تن عمر پرواز کند از شدت ترس بخود می ارزید و فرار را بر قرار و جهاد اختیار کرد و بازگشت.

پس جبرئیل نازل شده و خبر برگشت عمر را به پیغمبر ﷺ رسانید چون عمر بازگشت پیغمبر به او فرمود تو هم مانند ابویکر معصیت خدا و رسولش را بجا آوردی فرشتگان عرش از نافرمانی تو با خبر شدند چرا خلاف امر مرا نمودی و عمل به رأی خودت کردی قبیح باد رأی تو، همانا جبرئیل به من دستور داد که علی بن ابی طالب را با این افراد بفرستم و به من خبر داد که خداوند به وسیله او و اصحابش گشایشی میکند. امیر المؤمنین شر را که خواست و آنچه را که به اولی و دومی فرموده بود به علی شر نیز فرمود و به او فرمود که خداوند خواسته این فتح و پیروزی نصیب تو شود بزودی بخواست خدا فتح میکنی و باز می گردی.

حضرت على الله با مهاجرين و انصار به سوى وادى يابس حركت كردند.
اميرالمؤمنين الله از راهى به غير از راه ابوبكر و عمر رفتند و چنان بسرعت و
شتاب حركت مى كردند كه مسلمانان خسته شدند و از تلف شدن حيوانات
سوارى خود مى ترسيدند. اميرالمؤمنين الله به آنها فرمود: نترسيد رسول
حدا به اين طريق امر و دستور فرموده و خبر داد كه خداوند فتح و پيروزى دا
نصيب ما خواهد نمود بشارت باد شما را بخير و خوشى و پاكيزه باد نفس و

دلهای شما.

با عجله حرکت کردند تا نردیک وادی یابس رسیدند و حصرت امر فرمودند که چادر بزنند، اهالی از آمدن امیرالمؤمنین و اصحابش با خبر شدند دویست نفر مرد جنگجو جلوی مسلمین را گرفته و گفتند. شما چه اشحاصی هستید؟ و از کجا می آئید؟ و قصد کچا را دارید؟

امير المؤمين المؤمين الله فرمودند من على بن ابيطالب فرستاده، پسر عمو و برادر رسول خدا تُولِيَّ به سوى شما هستم، آمده ام تا شما را دعوت كنم به شهادت «لا الله الا الله و ان محمدا رسول الله» تا آنچه را كه سراى مسلمين هست شما هم از آن برخوردار باشيد.

گفتند. ما قصند کشتن تو را داریم هرگر اسلام قبول نمی کنیم و به آنهه تو و پیغمبر عمل می نمائید مخالف هستیم آماده جنگ باش و اصحاب حود را برای مبارزه آماده کن، و بدان که کشنده تو و اصحابت ما هستیم، وعده ما و شما صبح فردا.

امیر المؤمنین الله به آنها فرمود وای بر شما مرا به زیادتی جمعیت خود می ترسابید؟! من از خدا و هرشتگان و مؤمنین بر جنگ با شما یاری می جویم و لا حول و لا قرة الا بالله العلی العظیم.

آنها به مرکز خود برگشتند. امیرالمؤمنین و اصحابش نیز به چادرهای خود مراجعت نمودند چون تاریکی شب فرا گرفت امیر المؤمنین الله به اصحاب خود امر فرمود حیوانات و اسبهای خود را زین کنند و آماده نمایند. صبح که خواست آشکار شود نماز را با اصحاب بجا آورد و در تاریکی صبح دستور داد یک دفعه حمله کنند و آنها را بقتل برسانند در میان اصحاب کسی نبود مگر آنکه هر یک از آنها چند نفر از کفار را بقتل رساییدند و جمعی را

اسیر کردند و خانه ها و استحکامات ایشان را ویران و خراب نمودند و اموالشان را با خود حرکت داده و به سوی مدینه حرکت کردند جبرئیل نارل شد و خبر فتح و پیروزی را که خداوند نصیب امیر المؤمنین ایا فرموده بود را به پیغمبر داد.

پیعمبر اکرم بالای منبر رفت پس از حمد و ثنای پروردگار فرمود: خداوند بدست علی فتح و پیروزی به مسلمانان عطا فرموده و جزدو نفر از مسلمین بیشتر کشته نشدند و از منبر پائین آمد با تمام اهالی مدینه تاسه میلی شهر به استقبال امیر المؤمنین علی الله تشریف بردند. آن حضرت چون نظرش به پیغمبر افتاد به احترام رسول خدا از اسب پائین آمد، پیغمبر او را در آغوش گرفت و میان دیدگانش را بوسید عنیمتهائی که خداوند نصیب و روزی مسلمانان نموده بود از اهل یابس حضور پیغمبر اکرم بیش تقدیم داشت مسلمانان نموده بود از اهل یابس حضور پیغمبر اکرم بیش تقدیم داشت مصدرش آنها را میان جهاد کنندگان و جنگجویان وادی یابس قسمت نمود.

حضرت صادق الله فرمود. غنیمتهائی که از وادی یابس نصیب مسلمین شد بجز در جنگ خیبر از هیچ جنگی آن مقدار نصیب ایشان نشد پس خداوند در آن روز این سوره ﴿ وَ الْعادِیَاتِ ضَبُحاً ﴾ را نازل فرمود، «بالعادیات» یعنی اسبان دونده که از عنانها و لجامهای ایشان در وقت دویدن صدا بر آرند. ﴿ فَالْتُورِیُاتِ قَدْحاً \* فَالْتُغِیزاتِ صُبُعاً ﴾ به تحقیق به تو خبر ذدادیم که صبح هنگام دشمنان را غارت میکنند. روای گوید عرض کردم: معنای آیهٔ ﴿ فَأَنْرُنَ بِهِ تَقْعاً ﴾ چیست؟

فرمود بعنی اسبان بر اثر دویدن در آن بیابان خشک گرد و غباری به پا کردند ﴿فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً﴾ و در دل دشمن به جنگ پرداختند. عرض کردم: معنای آیهٔ ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ﴾ چیست؟ هرمود ناسپاس است ﴿ وَ إِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ بعنى آن دو بفر و وادى يابس شهادت مىدهند كه آن دو براى دوستى زيده ماندن حريص تر بوديد تا جنگيدن از براى خداوند.

عرض كردم معناى آية ﴿ أَفَلاٰيَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ \* وَ حُصُّلَ مَا فِي الصُّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَيِيرٌ ﴾ چيست؟

فرمود: این آیات فقط برای آن دو نفر نازل شده است، که باطنشان بد بود و بر حسب آن نیز عمل می کردند پس خداوند خبر و اعمال آن دو را در این قصهٔ وادی یابس و تفسیر عادیات بیان نموده است.

﴿ وَ الْعَادِيَاتِ ضَبِّحاً ﴾ يعنى اسبها بر اثر دويدن زياد به نفس نـفس زدن افتاده بودند. ضباح الكلاب يعنى صداى سگ.

﴿فَالْمُورِيَّاتِ قَدَّحاً﴾ وادى يابس سنگلاخى بود و وقتى سمهاى اسبان بر آن سنگها مىخوردند آتش از آنها جرقه مىزند.

﴿ فَالْمُغِيرَاتِ صُبِّحاً ﴾ يعني صبح هنگام آنها را به غارت بردند.

﴿ فَأَثَرُنَ بِهِ نَقُماُّ ﴾ برخواستن گرد و غبار به وسیلهٔ پاهای اسبان

﴿ فَوَسَطُنَ بِهِ جَمْعاً ﴾ مشركين را احاطه كردند.

﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُّودٌ ﴾ «لكنود» يعنى كفر ورزيدن.

آن دو اصرار داشتند و میخواستند امیر المؤمنین الله را از آن راهی که سیر مینمود به خاطر بخل و حسد و کینه ای که نسبت بحضر تش داشتند، باز دارند، چون علی الله غیر از آن راهی رفت که آن دو رفته بودند و یقین پیدا کردند راهی که امیر المؤمنین الله سیر مینماید عاقبت فتح و پیرور خواهد بود عمرو بن عاص به فلانی گفت علی جوان است و کم تجربه و راه را

٦. تفسير فرات كوفي، ص ٥٩٩

نمی داند این راهی که می رود خوفناک است و درندگان بسیاری دارد پس آن دو به نژد امیرالمؤمنین این راهی که اختیار فرمودید درندگان بسیاری دارد اگر بر گردید و راه دیگری بروید بهتر است

امیرالمومنین اید آنها فرمود: دنبال کار خود بروید و مهار اسبها را نگاهدارید، از برای شما کافی است، اطاعت من کنید و سخنان مرا بشنوید من داناترم به آنهه که انجام می دهم، آنها به ناچار سکوت اختیار کردند

﴿ وَ إِنَّهُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ يعنى بر دشمنى.

﴿ وَ إِنَّهُ لِحُبُّ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ يعنى دوست داشتن زندگانى و زنده ماندن آن دو نفر باعث شده بود كه همانند درندگان بر جان خودشان بترسند؛ پس خداوند متعال فرمود: ﴿ أَ قُلا يَعْلَمُ إِذَا يُغَيِّرُ مَا فِي الْفَبُورِ \* وَ حُصُلُ ما فِي الصَّدُورِ ﴾ وَ حُصُلُ ما فِي الصَّدُورِ ﴾ و حُصُلُ ما فِي الصَّدُورِ ﴾ يعنى جمع مىكند و آشكار مىنمايد ﴿ إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ ﴾ همانا پروردگارشان در آن روز به حالشان آگاه است. ا

١ بحارالاتوار ح ٢١، ص ٤٧؛ نورالثقلس، ج ٥، ص ٤٥٠: تعسير يرهان، ج ٨، ص ٣٥١



## تفسير سورة قارعه

۱۰۱ – سورهٔ قــارعه در مکــه

نازل شده و دارای ۱۱ آیه

است.



## بشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

الْقَارِعَةُ (١)

مًا الْقَارِعَةُ (٢)

وَ مَا أَدُّرُا كُنَّ مَا الْقَارِعَةُ (٣)

يَوْمَ يَكُولُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَتِنُوثِ (۴)

وَ تَكُونُ لُجِنالُ كَالْبِهْنِ الْمَنْفُوشِ (۵)

فَأَمَّا مَنْ تَقُلَتْ مَوْازبِتُهُ (٦)

فَهُوْرَ فِي عَيِشَةٍ زَافِيتُهُ (٧) وَ أَمَّا مَنْ خَفَّتُ مَوَارِينَةٌ (۵)

فَأَنْهُ هَارِيَةٌ (١)

وَ مَا أَذَرُاكَ نَا هِيَةً (١٠) نَارٌ خَامِيَةً (١١)

1\_آن واقعة كويتاده

٢ ينهه واقعة كويتلماي؟

٣\_و ٿو چه ميداني که آن حادثهٔ کوينده چيست؟

۴\_ روزی که مردم مانند پروانه پراکنده میشوند.

۵ او كومغا همچون پشم رنگ شده حلاجي ميگردد

عداما كسيكه ميزال عملش ستكين باشد،

۷-پس او در رمایکی خوشی حواهد بود.

المدو اما كسيكه ميزال عملش سبك بأشاب

۹ پس جایگاهش در هاریه است

۱۰ ــ و تو چه میدانی که هاویه چیست؟

۱۱ ـ ماریه آتشی سوزنده و گنازنده است.

﴿ الْقَارِعَةُ ۞ مَا انْقَارِعَةُ ۞ وَ مَا أَذْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ ۞ خداوند قارعه را به خاطر هول و هراسش تكرار كرده تا مردم با شنيدن آن فزع و ناله كند عاطر هول و هراسش تكرار كرده تا مردم با شنيدن آن فزع و ناله كند ٣ يَوُمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْهَهْنِ الْمَنْفُوشِ ۞ وَ تَكُونُ الْجِبَالُ كَالْهِهْنِ الْمَنْفُوشِ ۞ فرمود: ٣عهن ۞ به معناى يشم است.

﴿ فَأَمَّا مَنْ تُقُلَّتُ مَوْ ازِينَّهُ ﴾ يعني از حسنات سنگين باشد.

\* فَهُوَ فِي عِيشَةٍ راضِيَةٍ \* وَ أَمَّا مَنْ خَفَّتْ مُوَازِينَهُ \* از حسنات سبك باشد. \* فَأَمَّهُ هَاوِيَةً \* فرمود. از فرق سرش به سوى آتش پرتاب مىشود.

سپس فرمود: ﴿وَ مَا أَدُّراكَ﴾ ای محمد ﴿مَا هِــِيَهُ۞ یـعثی هــاویه (آتش) چیست؟ سپس فرمود. ﴿تَارُّ خَامِیَةٌ﴾ هاویه آتشی سوزاننده و گدازنده است

۱ تقسیر صافی، ج ۷، ص ۵۴۱؛ تقسیر برهان، ح ۱۱، ص ۳۶۹

## تفسير سورة تكاثر

۱۰۲ - سـورهٔ تکـاثر در مکـه

نــازل شـده و دارای ۸ آیـه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

أَلَهَاكُمُ التَّكَاثُرُ (١)

حَتَّى زُرْثُمُ الْمَغَابِرَ (٢) كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ (٣)

نُمُ كَلاً سَوْفَ تَعْلَمُونَ (۴)

كَلاُّ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيُغْبِي (٥)

لَتَرَوُنُّ الْجَحِيمَ (١)

ثُمَّ لَتَرَوَّنُهَا عَيْنَ الْيَعْبِنِ (٧)

ثُمُّ لَكُشْئُكُنُّ يَوْمَئِلًا عَيِ النَّعِيمِ (٨)

ا ــ تفاجر و افرون طلبي شما را به خود مشعول ساحت.

الحنين نيست، به رودي ميانيا.

۲\_تا آنجا که به ملاقات ثبرها رفتید

۲\_میس چین نیست، به زودی میدانیا..

۵ چین نیست. اگر به طور یقین می دانستید

الإحتمأ شماجهم راخوامياه دياس

٧\_سيس با چشم يفين أن را خواهيد دياد.

۸- سپس در آن رور از بعمتهایی که داشسد مورد سؤال واقع حو مبد شد
 ۴ أَلَهُا كُمُّ التَّكَاثُرُ ﴾ یعنی زیادی شماه شماها را به غطت انداخته است
 ﴿ خَتْی زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ برای چه مردگان را نیز میشمارید و بر تعداد آسها فخر میکنید.

﴿لَتَرَوُنَّ الْجَحِيمَ ﴾ يعني به ناچار بايد دوزغ را ببينيد

﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ التَّعِيمِ ﴾ يعنى از ولايت ؛ و دليل بر آن اين آيه است. ﴿ وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْوَّلُونَ ﴾ يعنى از ولايت.

جميل از امام صادق الله وايت كرده كه گفت: به آن حضرت عرضه داشتم معنای آیه ﴿ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ چيست؟ فرمود اين امت از نعمت الله اهل بيت معصومينش بار خواست می شوند ا

١ محار الاتوار، ح ٧، ص ٢٧٢ و ح ٢٢، ص ٥٢٠ تفسير صافي، ح ٧، ص ٥٤٧

### تفسير سورة عصر

۱۰۳ – سبورهٔ عنصر در مکنه

نــازل شـده و دارای ۳ آیــه

است.



### بشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

وَ الْعَشْرِ (١)

إِنَّ الْإِنْسَانَ لَهِي خُشْرِ (٢)

إِلاَّ اللَّهِ إِنَّ آمَنُواْ وَعَيلُوا الصَّالِخَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقُّ وَتُواصَوْا بِالصَّبْرِ (٣)

الدسوكتاريه عصره

۲ ــ همانا که انسان در خسران و ریان است.

۳ مگر کساس که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند و یکدیگر را به
 حق و صبر و شکیبایی مفارش کردند.

﴿ وَالْعَصْرِ ۞ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾

﴿ وَ الْعَصِرِ ﴾ قسم است و جوابش ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ ﴾ ميباشد.

امام صادق الله الله الله الله الله المنطور قرائت مى كردند: «وَ الْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَهِي خُسْرٍ و أَنه فيه إلى آخر الدهر إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخاتِ و أُتمروا بالتقرى و أُتمروا بالصهر». أ

عبد الرحمن بن كثير از امام معادق الله روايت مىكند كه در معناى آيسة ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَبِلُوا الصَّالِخَاتِ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّرِ \* مرمود

حداوند متعال در این جمله اهل صفوت و خالص از خلق خود را استشاء کرده است ، هنگامی که قرمود: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَقِي خُسْرٍ إِلاَّ الَّذِينَ امَنُوا ﴾ مگر آمهائی که به ولایت امیرالمؤمنین علی اللَّه ایمان بیاورند ﴿و تَوَاصَوْا بِالْحَقُ \* و سر ذریهٔ و بر فرزندانشان آن ولایت را توصیه نموده و به صدر و بردباری دستور دهند. ا

۱ محار الانتوار، ح ۲۴، ص ۲۱۴ و ح ۲۶، ص ۱۸۳ و ح ۴۴، ص ۴۵۹ سفسیر صافی، ج ۱٪ ص ۵۵۰ دور الثقلین، ح ۵ ص ۶۶۶

### تفسير سورة همزه

۱۰۶ – سورهٔ هـمزه در مکـه

نسازل شسده و دارای ۹ آیسه

است.



#### بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

وَيْلُ لِكُلُّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ (١)

الَّذِي جَمَّعَ مَالاً وَعَدُّدَهُ (٢)

يَخْسَتُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدُهُ (٣)

كَلاَ لَيُتَبَدِّنَ فِي الْخُطَّمَةِ (٣)

وَ مَا أَدْرَاكَ مَا الْخُطَمَةُ (٥)

نَارُ اللَّهِ الْمُوقَدَةُ (٦)

الَّتِي تَطُّلِعُ عَلَى الْأَفْتِدُةِ (٧)

إِنَّهَا عَلَيْهِمْ شُؤْصَدَةً (٨)

في هَمَدٍ مُمَدُّدَةٍ (٩)

ا ـ وای بر هر حینجوی مسخرهگر.

۲\_همان کس که مال زیادی جمع کرده و میشمارد

۳\_آیا میپتدارد که مالش همیشگی و ابدی است؟

السجنين تيستاءبه رودي در حطمه انتباحته شود

۵. و تو چه میدانی که حطمه چیست؟

ع\_آتش بر افروحتهٔ الهي است.

۷ - آنشی که شرارماش از دلها شعلهور میشود ۸ - همانا که این اتش آنها را احاطه کرده است

۹ در ستونهایی بلندو طولاتی.

﴿ وَيُلَّ لِكُلُّ هُمَزَةٍ \* كسى كه بر مردم عيب و ايراد گرفته و فقراء را تحقير ميكند.

﴿ لَٰمَزَةٍ ﴾ این کلمه به کسی اطلاق میشود که با سر و گردن خود ژست میگیرد، و چون فقیری و یا سائلی را ببیند ناراحت میشود.

﴿ الَّذِي جَمِّعُ مَالاً وَ عَدَّدَهُ ﴾ يعنى مىشمارد و سر جايش مىگذارد ﴿ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدُهُ ﴾ خيال مىكند كه مالش دائمى دوده و باقى خواهد ..

﴿ كَلاَّ لَيُتُبَدُّنَّ فِي الْخُطَّمَةِ ﴾ منظور از ﴿الحطمة ﴿ آتشي است كه هر چيزي را مي سوزاند.

﴿ وَ مَا أَدُرُاكَ ﴾ اى محمد. ﴿ مَا الْحُطْمَةُ ۞ ثَارُ اللّهِ الْمُوقَدَةُ ۞ الَّتِي تَطَلِعُ عَلَى الْأَقْيُدَةِ ﴾ بردلها شعله مىزند.

ابوذر غفاری الله فرموده به متکبرین دو چیز را بشارت دهید، یکی اینکه به سینه هایشان داغ بگذارند و دیگر اینکه پشتشان را بر زمین بکشند

﴿إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُواصَدَةٌ﴾ آتش دوزخ همة اهل دوزخ را فرا مي كير د

﴿ فِي عُمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾ يعنى وقتى كُنده و زنجيرها بر آنان استوار مى كردد به خدا سوكند كه پوستشان را مىخورد [ به خدا سوكند كه آن دائمى و الدى است ] ا

۱ بور الثقلين، ح ۵ ص ۶۶۷ مسير برهان، ح ۸ ص ۲۸۲ تقسير صافي، ح ۷ ص ۵۵۱

### تفسير سورة فيل

۱۰۵ – سورهٔ فیل در مکه نازل

شده و دارای ۵ آیه است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

أَكُمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَابُكَ بِأَصْخَابِ الْمَهِلِ (١)

أَلَمْ يَمْعُمُلُ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلَبِلِ (٣)

وَ أَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَاسِلَ (٣)

تَرْميِهِمْ بِحِجْارَةِ مِنْ سِجِّيلِ (۴)

فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ (٥)

1 ــ آیا تدیدی که پروردگارت با اصحاب میل (سپاه ابرهه) چه کرد؟

٢ \_ آ يا مكر و حيله أنها را در گمراهي قرار نداد؟

۳\_و برای هلاکت آنها پرندگانی گروه گروه فرستاد

۲ که با سنگهای منجیل (دورخی) آنها را سنگناران می کودنا

۵\_پس آمها را همچون علقی حرد شده و متلاشی قرار داد

﴿ أَلَمْ ثَرَ ﴾ اى محمد آيا مىدانى؟ ﴿ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴾

دربارهٔ پادشاه حیشه نازل شده هنگامی که با فیل آمد تا کعبه را خراب کنند، چون به نزدیکی در مسجد رسید، عبدالمطلب به فیل فرمود: آیا میدالی به کجا میروی؟

فیل با سرش گفت: نه ا

عبدالمطلب گفت: تو را آوردهاند تا كعبه خانهٔ خدا را خراب كنى، ايا اين كار را مىكنى؟

فیل با سرش گفت. نه!

پادشاه حبشه ثلاش و کوشش نمود تا قبل داخل مسجد شود، قبل از داخل شدن بر مسجد خودداری کرد، پس با شمشیر بر او حمله کردند و آن را تکه تکه نمودند پس خداوند بر آنها نازل قرمود ﴿طَيْراً أَبَابِيلَ ﴾ گروهی بعد از گروهی می آمدند.

﴿ تَرْمِيهِمُ مِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ ﴾ با هر پرنده ای سه سنگ بود که یکی در منقار و دو تا نیز در چنگال هایشان بود و آنها بر بالا سر حبشیان می آمدند و سنگ را رها می کردند و بر سرشان اصابت کرده و از پائینشان در می آمد و بدن هایشان از هم می پاشید. و حالشان چنان سود که حداوسد می فرماید و فَحَعَلَهُمْ کَعَصُفُ مِنَا فُولِ ﴾ همچو کاهی که چهار پایان آن را خورده و عضله انداخته باشند.

امام صبادق الله فرمود آنهایی که از اصحاب قبل گرفتار مرض جکری اشدند اولین کسانی بودند که به این مرض مبتلا گردیدند آ

حدری مرضی است که مردم در مدت عبر یک باز به آن مثلا میگردید عکرمه گوید
 حدری مرضی است که لشگر ابرهه به آن مسلا شدید وحم در بدن.
 ۲ بحرالانوار، ح ۱۵، ص ۱۳۲ تفسیر صافی، ج ۱، ص ۵۵۳ تورالتفلین، ح ۵، ص ۶۷۵

# تفسير سورة قريش

۱۰۶ – سورهٔ قریش در مکـه

نــازل شــده و دارای ٤ آيــه

البيدك.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ

لِإِيلافِ قُرَيْشِ (١)

إِيلاَفِهِمْ رِخْلَةَ الشُّنَّاءِ وَ الصَّيْفِ (٢)

فَلْيَعْبُدُوا رَبُّ هٰذَا الْبَيْتِ (٣)

الَّذِي أَطْعَمْهُمْ مِنْ جُوعٍ وَ آمَنَّهُمْ مِنْ خَوْفٍ (۴)

1 ــ (كيمر اصحاب فيل) به حاطراين بودكه قريش با هم العت بگيرند

۲ ـ الفتشان در سقرهای زمستان و تابستان باشد

۲ پس (به شکرانداین دوستی) باید پروردگاراین خانه را عبادت کنید

۴ ـ همان کسی که آنها را از گرستگی طعام داد و از ترس و خطرات ایمن

ساحت

﴿لِإِيلانِ قُرَيْشٍ ۞ إِيلاَفِهِمْ ﴾ اين سوره درباره قريش نازل شده است، چون قريش معاششان از دو سفر تابستانی و زمستانی به يمن و شام تامين می شد، از مکه پوست و محصولات دريايی و کالاهایی که در سساحل دريا پياده می شده از قبيل فلفل و امثال آن را بار می کردند و به شام می بردند، و در شام جامه و آرد خالص و حبوبات، خريداری می کردند، و همين مسافرت ماعث می شد و حدت و الفتی در بينشان بر قرار گردد، هر وقت به يکی از اين دو

سعر می رفتند یکی از بزرگان قریش را رئیس خود می کردند، و زندگیشان ار این راه تامین می شد. بعد از آنکه خدای تعالی رسول گرامیش را مععوث فرمود مردم قریش می نیاز از سفر شدند، چون از اطراف حجاز مردم رو به آن حناب نهاده، هم آن حضرت را زیارت می کردند، و هم خانه خدا را، و لذا خداوند در این سوره می فرماید: ﴿فَلْیَعْبُدُوا رَبَّ هٰذَا الْبَیّتِ \* الَّذِي أَطْعَتُهُمْ مِنْ جُوعٍ ﴾ پس رب این حانه را بپرستند، که ایشان را از گرسنگی نجات داد، و دیگر احتیاج ندارند به شام بروند، ﴿وَ آمَنهُمْ مِنْ خَنوْفٍ ﴾ یعنی از ترس راهزنان در امان هستند. ا

۱ تفسیر برهال، ح ۸ ص ۳۹۳؛ تفسیر صافی، ج ۷ ص ۵۵۹؛ بورالثقلب، ح ۵، ص ۶۷۶

### تفسير سورة هاعون

۱۰۷ – سورهٔ ماعون در مکـه

نازل شده و دارای ۷ آیه

استت



#### بشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

أُ رَأَيْتَ الَّذِي يُكَدِّبُ بِالدِّينِ (١)

مَذ لِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِهِمَ (٣)

وَ لَا يَخْضُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ (٣) فَرَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ (۴)

الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَالِبِهِمْ سَاهُونَ (۵**)** الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَالِبِهِمْ سَاهُونَ (۵)

اللَّذِينَ لِمُمْ يُزَاقُنَ (١)

وَ يَتَنَعُونَ الْمَاعُونَ (٧)

ا ...آیا دیدی کسی که روز جزا را تکدیب میکرد؟

۲ این همان کسی است که یتیم را با خشم میراند.

۱۳ سو (دیگران را) بر اطعام مسکین ترغیب شمیکنام

۴\_پس وای بر حال نماز گزاران

۵ کسانی که در نمازشان سهل انگاری میکنند.

ع ممان کسانی که ریا میکنند

۷\_و دیگران را از احسان و انعاق منع میکنند

﴿ أَ رَأَيْتَ الَّذِي يُكَذُّبُ بِالدِّينِ ﴾ اين آيه در باره ابوجهل و كفار قريش نارر

شده است

﴿ فَدُلِكَ الَّذِي بَدُعُ الْبَيِيمَ ﴾ يعنى او را از حقش مانع مى شود ﴿ وَلاَ يَحُضُ عَلَىٰ طَعَامِ المُسْكِينِ ﴾ يعنى هيچ رغبتى به اطعام مسكين ندارد. أ

﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ شَاهُونَ ﴾ يعنى كسابى كه به طور كلى نماز را ترك كردهاند زيرا هر انسانى در نمازش سنهو مى كند و آن را بعضى اوقات به جانمى آورد.

امام صادق النَّامِ فرمود؛ منظور تاخير نماز از اول وقت و عدون عدر است. ٢ ﴿ الَّذِينَ هُمُ يُرازُنَ ﴾ آنهه كه انجام مي دهند.

﴿ وَيَمْنَغُونَ الْمَاعُونَ ﴾ مانند چراغ و آتش و خمیر و شبیه آن که مردم بدان احتیاج دارند. و در روایتی دیگر آمده است یعنی خمس و زکات. "

١. يحار الانوار، ج ٨. ص ٢٥٢

٢. وسائل الشيعه، ج ٢، ص ١٢٣

۳ مستدرک افرسائل: ج ۱۲، ص ۴۳۶؛ بحار الاکوار، ج ۷۲، ص ۴۵؛ تعسیر صافی ح ۷، ص ۵۶۱، برزالتملی، ج ۵ ص ۶۷۷؛ تعسیر برهان، ح ۸، ص ۳۹۵

# تفسير سورة كوثر

۱۰۸ – سـورهٔ کـوثر در مکـه

نازل شده و دارای ۳ آیه

است



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِنَّا أَعْطَيْنًا كَ الْكَوْثَرَ (١)

فَصَلِّ لِزَّبُكُ وَ الْحَرِّ (٣)

إِنَّ شَايِنَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ (٣)

ا ـ هماما ما بر توكولر واعطا كرديم.

۳ ـ پس برای پروردگارت ممار بحوال و قریاس مما

۲\_جماما دشسن تو مقطوع السبل و ایتر ایست

﴿ إِنَّا أَعُطَيْنَاكَ الْكُوثَرَ ﴾ كوثر نهرى در بهشت است كه خداوند عـوض از بسرش ابراهيم به پيامبر عَبَيْرَةُ داده است.

در روایت است که رسول خدا تُقَلِی وارد مسجد شد که عمرو بن العاص و حکم بن ابی العاص در آنجا بودند، عمرو گفت: ای ابا انتر ؛ در زمان جاهلیت مردی که فرزند نداشت به او ابتر (نسلش بریده شده و منقطع) می گفتند، سپس عمرو گفت: من محمد را ناراحت کردم پس خداوند بر رسولش نازل فرمود: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَا كَ الْكُوْتُرَ فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَانْحُرُّ إِنَّ شَانِتَكَ ﴾ یعنی عمرو که تو را ناراحت کرد.

﴿هُوَ الْأَبْتُرُ ﴾ يعني نه ديني براي او است و نه نسبي. ا

بحار الابوار، بج ۱۷، ص ۲۰۹ و ج ۱۳، ص ۱۶۳ ؛ تصیر برهال، بج ۸، ص ۱۴۰۵ د نفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۶۵ ؛ ثور الثقلین، ج ۵۰ ص ۶۸۳

Same

# تفسير سورة كافرون

۱۰۹ – سورهٔ کافرون در مکه

نــازل شــده و دارای ۶ آیــه

است.



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ (١)

لأَأْعُبُدُ مَا تَعْبُدُونَ (٣)

وَلا أَنْتُمْ غَابِدُونَ مَا أَغْنِدُ (٣) وَ لاَ أَنَّا غَابِدٌ مَا عَبَدُثُمْ (۴)

وَ لاَ أَنْتُمْ عُابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (٥)

لَكُمْ دِبِنْكُمْ وَلِيَ دِبِنِ (٩)

ا ـ بگو ای کافران

٢\_من نمي پرستم أنجه راكه شما مي پرستيا.

٣ ـ و شما بير عبادت نكتيد آمچه راكه من عبادت ميكسم

۴ ـ و من آنچه را که شما عیادت میکنید هرگز عبادت نمیکنم.

۵\_و شما نیر آمچه را که من عبادت میکم عبادب مخواهید کرد

عدين (آئين) شما براي شما و دين (آئين) من براي من

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾

ابن الى عمير روايت كرده كه ابو شاكر از ابى جعفر احول از قول خداوند ﴿قُلُ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ \* لا أَعْبُدُ ما تَغَبُدُونَ \* وَ لا أَنَّتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَ لا أَنا عابِدٌ ما عَبَدْتُمْ ﴿ وَ لاَ أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ سؤال کرد، که مگریک سخنگوی حکیم اینطور حرف میزند که در یک سطر مطابی را دوبار بگوید و تکرار کند؟

اس جعفر احول جوابی از این اشکال نداشت. پس به ناچار مه مدینه رفت و از امام صادق الله پرسید، حضرت فرمود. سبب نزول این سوره و تکرار مطلبش این بود که قریش به رسول خدا تَوَالَّهُ گفتند: یک سال تو خدایان ما را عبادت کن و یک سال ما خدای تو را، باز یک سال تو خدایان ما را عبادت کن و عبادت کن و یک سال ما خدای تو را، خدای تعالی در پاسخشان عین سخن آنان را یعنی تکرار مطلب را بکار برد، آنها گفته بودند یک سال تو خدایان ما را عبادت کن در پاسخ فرمود: ﴿قُلْ یَا أَیُّهَا الْکَافِرُونَ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را عبادت می کنیم، در پاسخ فرمود ﴿وَلا أَنْ تُمْ عُابِدُونَ ما را عبادت کن، در پاسخ فرمود ﴿وَلا أَنْ تُمْ عُابِدُونَ ما را عبادت کن، در پاسخ فرمود: ﴿وَلا أَنْ عَابِدُ مَا عَبْدُ تُمْ ﴾، آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را در پاسخ فرمود: ﴿وَلا أَنْ عابِدُ ما عَبْدُ تُمْ ﴾، آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را در پاسخ فرمود: ﴿وَلا أَنْ عابِدُ ما عَبْدُ تُمْ ﴾، آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را در پاسخشان فرمود: ﴿وَلا أَنْ عابِدُ ما عَبْدُ تُمْ ﴾، آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را در پاسخشان فرمود: ﴿وَلا أَنْ عابِدُ ما عَبْدُ تُمْ ﴾، آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را در پاسخشان فرمود: ﴿وَلا أَنْ عابِدُ ما عَبْدُ تُمْ ﴿ وَلَا أَنْ عَابِدُ مَا عَبْدُ وَلَا أَنْ عَابِدُ مَا عَبْدُ وَلَا مَا مَا عَبْدُ وَلَا الله عَلَا وَلَا الله وَلَا اله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا ال

ابو جعفر احول وقتی این پاسخ را شنید نزد ابو شاکر رفت، و جواب را به او گفت، ابو شاکر گفت: این حواب را شتر از حجار بدینجا حمل کرده است. اسلام صدادق این هدر وقت این سوره را قرائت میکردند سده دار می فرمودند: دین من اسلام است. آ

١. بحار الانوار، ج ٩، ص ٢٥٣

۲ بحار الاتوار، ح ۸۹ ص ۳۴۰ تعمیر صافی، ج ۷، ص ۵۷۰ دورالتطیر، ح ۵ ص ۶۸۸ تممیر برهان، ج ۸، ص ۴۰۹

### تفسير سورة نصر

۱۱۰ – ســورهٔ نـصر در مکـه

(مدینه) نازل شده و دارای ۳

آیه است.



#### بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا خِلَةَ نَصْرُ اللّهِ وَ الْفَصْحُ (١) وَ رَبَّيْتَ النَّاسَ يَدُّحُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفْوَاجاً (٣) فَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبُّكَ وَ اسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوْاباً (٣) ١ ـ هنگاسى كه يارى خدارند و بيرورنى فرا رسام ٢ ـ و مردم را ببينى كه گروه گروه وارد در دين الهى مىشوىد ٣ ـ پس پروردگارت را تسبيح و حمدكن و از او طلب آمررش كس كه او تومه يادير است.

#### قاكيدپيامبر ﷺ برولايت حضرت على ﷺ ﴿إِذَا جِءَنَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾

ورمود این سوره در حجة الوداع در منی نازل شده است. هنگامی که این سوره نازل شد رسول خدا تَرَافِ فرمودند. در این سوره خبر مرگ من است پس به مسجد خیف با جمیع مردم رفتند و فرمودند: خداوندیاری کند کسی را که گفتار مرا بشنود و آن را در دل جای دهد ونگه دارد و به کسی که نشنیده در سان حس که بیام رسان است خود به آنچه که ابلاغ میکند دانا

نیست و چه بسا کسی که پیام را می رساند از خود او داناتر است بعنی ممکن است کسائی باشند که از بیام رسان مطلب را بهتر درک کنند کسی که چنین دستوري را به بافهمتر از خود منتقل می کندسه چیز است که دل مرد مسلمان در آنها دغلی روانمی دارد و کینه ورزی نمیکند اول کار خالص برای حداوید است بدون ریا میباشد، دوم خیر اندیشی برای پیشوایان و رهبران مسلمین سوم همراه با جماعت مسلمانان، زيرا دعوت جامعة مسلمانان قرا گيرنده است هر آنکه را در دنیال آمان باشد: ای مردم دو چیز را در میان شما بسجا میگذارم چیزی را که اگر چنگ به آن زنید هر گز گمراه نشوید و هر گز نلغزید و آن چیز یکی کتاب خداوند متعال است و دیگری عترت من که اهل بیت من هستند پس بدرستی که خبر داده مراخدای لطیف دانا که آن دو چیز هرگر از یکدیگر جدا نخواهند شد تا آنکه بر من بر لب حوض کوثر وارد شوند مانند این دو انگشت من - و بعد ازین میان دو انگشت سبابهٔ خود جمع کردند پس فرمودند که - من نمیگویم که آنها مانند این دو انگشت من هستند - و جمع كردند ميان سبامة خود و وسطى- تا آنكه فضيلت داشته باشد يكي بر ديگري چنانچه انگشت وسطی در طول بر انگشت سیایه زیادتی دارد.

١ بحار الأنوار، ح ٢٧، ص ٤٨؛ بور الثقلين، ج ٥٠ ص ٤٩٠ ، مسير برهان، ح ٨، ص ٢١٢

### تفسير سورة لهب

۱۱۱ – ســورهٔ لهب در مکـه

نازل شده و دارای ۵ آیه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَٰنِ الرَّحِيمِ

تَبُتُ يَذَا أَبِي لَهَبٍ وَ ثَبُّ (١)

مَا أَغْنَىٰ عَنَّةُ مَالَكُ وَ مَا كُنْتِ (٢)

سَيَعْدَلَىٰ مَاراً هَاتَ لَهَبِ (٣) 🐣

وَ امْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ (٢)

في جبدِها حَبْلُ مِنْ مَسَدٍ (۵)

السيريانة مادادو دمست أبولهب

۲ نه مال و ثرونش به حائش بعمی مخشید و به آنچه که بدست آورده بود
 ۳ بیبه زودی وارد آتشی شعله و میشود.

۴ ـ و نیز همسرش که هیزمکش (آتش دوزخ) است.

۵\_ در گردنش طبابی از لیف شرما است

﴿ تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ ﴾ يعنى ابو لهب زيان ديد، هنگامى كه قريش را در دارالندوه جمع كرد و با آنها بر كشتن محمد رسول خدا يَّ اَنَّهُ بيعت بست، او مردى ثروتمند بود پس خداوند قرمود: ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَ مَاكَسَبَ \* سَيَصْلَىٰ ثَاراً ذَاتَ لَهَبٍ ﴾ يعنى آتش او را در بر مىگيرد و مىسوزاند

﴿ وَ امْرَأَتُهُ حَمَّالُهُ الْحَطَبِ ﴾ ام جمیل دختر صفر بود، و علیه رسول خدا الله الله و الله الله الله الله میکرد و احادیث و سخنان رسول خدا الله را برای کفار میبرد.

﴿ حَمَّالَةَ الْحَطَّبِ ﴾ يعنى أتش عناد و دشمنى كفار را بر عليه رسول خدا عَلَيْ شعله ور مىكرد.

﴿فِي جِيدِهَا﴾ يعنى در گردن او.

﴿حَبُلٌ مِنْ مُسَدٍ ﴾ يعني ريسماني از آتش است

اسم ابو لهب عبد مناف بود پس خداوند او را «مناف» کنیه داد زیرا «مناف» بتی بود که آن را عبادت میکردند. ﴿

١٠ عسير برهان، ج ٨، ص ٢٠١٥؛ تفسير صافي، ح ٧، ص ٢٥٧٤؛ تورالتقلين، ج ٥، ص ٢٩٨٠

## تقسير سورة اخلاص

۱۱۲ - سورهٔ اخلاص در مکه

نــازل شـده و دارای ۵ آیـه

المبعث.

Same

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

غُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ (١)

اللَّهُ الصَّحَدُ (٢)

لَمْ يَلِدُ وَ نَمْ يُولَدُ (٣)

وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواْ أَحَدُ (٢)

ا ـ بگو: اوست خداوندی یگانه و یکتا

۲ حاباوبلی که (از همه) یی بیاز است (و همهٔ عالم به او بیارسا،)

۳ ـ تراده و زاده هم نشده است.

۲ سو برای او شبیه و همانندی نیست.

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ يعني او خداوند يكانه است.

سبب نزول این سوره این بود که یهود نزد رسول خدا ﷺ آمده و گفتند نسبت پروردگارت را برای ما بگی، خداوند این سوره را نازل فرمود: ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدُ اللّٰهُ الصَّمَدُ لَمْ یَلِدْ وَلَمْ یُولَدْ وَلَمْ یَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾

و معنى كلمة ﴿ أَحَدُ ﴾ يكي از صفات خداونداست.

همچنانکه رسول خدا ﷺ فرمود:الله نوری است که تاریکی ندارد و علمی است که جهل و نادانی در آن راه ندارد. ﴿الصَّمَدُ ﴾ يعني مدخلي در أن نيست

﴿لَمْ يَلِدُ﴾ يعنى حادث نشده است.

﴿ وَ لَمْ يُولَدُ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾ درای او كفو و شبیه و شریک و پار و پاوری نیست

ابن عباس گوید که قریش در مکه به پیامبر ﷺ گفتند. پروردگارت را برای ما توصیف کن تا او را شناخته و عبادتش کنیم. پس حداوند تبارک و تعالی بر پیامبر ﷺ این سوره را نازل فرمود. ﴿ قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ ﴾ یعنی غیر تقسمیم است، تجزیه پذیر نیست، کُنهش قابل توصیف نمی باشد، تعدد نمی پذیرد، کم و زیاد نمی شود.

﴿اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ سيادت و شرافت به او ختم ميشود، اهل آسمانها و زمين براي برآ ورده شدن حوائجشان به او نيازمند هستند.

﴿ لَمْ يُلِدُ ﴾ از او به دنيا نيامده است به غُرير همچنانکه يهود ميگويند که لعن و غضب الهي بر آنها باد، نه مسيح همچنانکه نصباري ميگويند که حشم و غضب الهي در آنها باد، نه خورشيد و ماه و ستارهها همچنانکه مجوس ميگويند که لعن و غضب الهي بر آنها باد، و نه ملائکه همچنانکه کفار قريش که لعنت الهي بر آنها باد ميگويند.

﴿ رَكَمْ يُولَدُ ﴾ نه در صلب حاداشته و نه در ارحام بوده و نه از چیزی بود و نه از چیزی که بوده آفریده شده است.

﴿ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾ شبيه و مانند و همتائي براي او نيست و به كنهش احدى از مخلوقاتش نمي رسد و اگر چه از فضيلت الهي برخوردار و مقام خيلي عالى داشته باشد. ا

١ تعسير برهان، ح ٨، ص ٢٢٦

# تفسير سورة فلق

۱۱۳ – سـورهٔ فـلق در مکـه

نــازل شـده و دارای ۵ آیـه

أست



### بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْسَٰنِ الرَّحِيمِ

قُلْ أَعُوذُ بِرَتُ الْفَلَقِ (١)

مِنْ شَرُّ مَا خَلَقَ (٢)

وَ مِنْ شَرُّ غَاسِتِي إِذًا وَقَبَ (٣)

وَ مِنْ شَرِّ النُّفَاثَاتِ فِي الْعُقَدِ (۴)

وَ مِنْ شَرُّ خَاسِدٍ إِذَا حَسَدُ (۵)

1\_بگو: پتاه مىيرم يە پروودگار قروزنانة صبح

۲ ـ از شرّ آنچه که آفریده است.

۳\_و از شرّ شب تار هنگامی که هجوم بیاورد.

£ و از شرّ اقسونگران که با سخر و افسون در گرمها متمله

۵.. و از شرّ حسود باد خواه هگامیکه حسه بورژد.

﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبُ الْقَلَقِ ﴾ فلق چاهی در جهنم است که اهل جهنم از شدت حرارت آن به دنبال پناهگاهی میگردند، از خداوند میخواهد که نفس بکشد، چون نفس میکشد از شدت حرارت آن جهنم میسورد ؛ و در آن چاه صندوقی از آتش است که اهل آن چاه از شدت حرارت آن صندوق به حدا پناه میبرند و در آنجا شش نفر از مردم اولین و شش نفر از آخرین است ۱ اس شش نفر از اولین عبارتند از:

۱ ـ قابیل پسر آدم که برادرش را کشت؛

۲ منمرو د که حضرت ابراهیم را در اتش افکند؛

٣ ـ فرعون است؛

۴ مسامري است که گرساله را ساخت؛

۵ - کسی است که بنی اسرائیل را از دین موسی بر گردانید؛

۶ دهمان شخص است که نصاری را از دین و طریقه حضرت عیسی باز داشت.

و شش نفر آخرین عبارتندان اولی و دومی و سومی و معاویه و ذوانشیین رئیس خوارج نهروان و این ملجم قاتل امیرالمؤمنین این میباشید

﴿ وَ مِنْ شَرَّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ فسرمود: در چاه می افتد و قبابل رویت نمی باشد. ا

ا محارالانواز، ح الدص ۱۹۶۶ و چ ۱۳۰ ص ۴۰۶؛ نورالثقلی، چ ۵ ص ۱۳۲۱؛ تعسیر برهان. ح اد ص ۴۳۸

# تفسير سورة ناس

۱۱۶ – سـورهٔ تـاس در مکـه

(مدینه) نازل شده و دارای ۶

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

قُلْ أَعُوذُ بِرَبُّ النَّاسِ (١)

مَلِكِ النَّاسِ (٣)

إلْدِ النَّاسِ (٣)

مِنْ شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ (۴)

الَّذِي يُوَسُّوسُ في صُدُّورِ النَّاسِ (۵)

مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ (٩)

ا ـ یکو: پناه میبرم به پروردکار مردم،

۲\_به مالک مردم،

۲\_په معبود مردم،

۲-از شرّ وسوسهگر پنهائی.

۵\_ همانی که در سنههای مردم به وسوسهگری میپردارد.

ه که چه از جن باشد و یا از انسان.

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ وهمانا آن پناه بردن به پروردگار مردم است

﴿ مَلِكِ النَّاسِ \* إِلْهِ النَّاسِ \* مِنْ شَرَّ الْمَسْوَاسِ الْمَخْنَسِ \* خداس اسم شیطانی است که در صینه های مردم می باشد و در آن وسوسه می کند و امها را از کارهای خیر مایوس می کند و وعدهٔ فقر به آنها می دهد و آسها را بر معاصی و کارهای زشت و امی دارد و آن قبول خداوند است که فرمود ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَ يَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ \* شيطان فقر را برای شما آماده می کند و شماها را به سوی فحشا امر می کند \*

امام صادق الله فرمود: هیچ قلبی نیست مگر اینکه دو گوش دارد که در یکی ملکی مرشد و در دیگری شیطانی فریب دهنده قرار دارد، فرشته بر کارهای نیک و خیر امر میکند و شیطان از آن باز میدارد و همچنین از انسان ها نیز شیطانی است که مردم را بر انجام معاصی وا میدارند و سیز شیطان از چن هم چنین میکند.

امام صادق الله فرمود: سبب نزول معوذتین این بود که رسول خدا سیات ترسید (میمار شد) پس حبر ثیل با این دو سوره مازل شده و آن حضرت را تعوید نمود.\*

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿مِنْ شَرَّ الْوَسُواسِ الْخَتَّاسِ ﴾ گوید: یعنی شیطان ملعون که در قلب آدمی است، مرای او بینی مانند بینی خنزیر است، هنگامی که آدمی رو به دنیا و بس چیزهائی بیاورد که خداوند آن را دوست بدارد

ا يقره، مهٔ ۲۶۸

۲. تفسیر برهان، بج ۸، من ۴۴۵

۳ محارالانوار، ج ۶۰ ص ۲۴۵ ، تفسير صافي، ح ۱۷ ص ۵۸۸ ؛ بورالاقلس، ح ۵. ص ۹۲۵ . تعمير پرهاره ح ۸، ص ۴۴۵

<sup>؟</sup> بحار الانوار، ج ٨٨ ص ٢٦٢؛ تقسير برهان، ج ٨٠ ص ٢٣٤

وسوسه اش میکند که بطرف آن برود و زمنانی که ذکر خدا را میگوید تحریکش میکند که برگردد و ذکر خدا را نگوید. ا

﴿ اللَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ سيس خبر مى دهد كه آن شيطان از جن
 و انس است. خداوند عز و جل فرمود: ﴿ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ ﴾ يعنى از جن و انس
 است. ``

ابو بکر حضرمی گوید به امام باقر النالا عرض کردم: ابن مسعود معوذتین را از قرآن پاک می کرده است؟ فرمود: پدرم در این باره می فرمود: این کار را به رأی خود می کرده و گرنه آن دو از قرآن است. ۳

ابوبکر حضرمی گوید امام صادق این فرمودند: همانا رسول خدا این علی های فرمودند: ای علی قرآن در فلان جا است آن را بردار و منظمش بگردان و ضایع مگردان همچنانکه یهود تورات را ضایع کردند، علی این آن را در در رنگ جمع کرد و به خانهاش برد و فرمود: عبا بر دوشم نمی اندازم تا اینکه قرآن را جمع کنم، و کسی به دیدن آن حصرت می آمد و علی این بدون عبا به پیشوازش می رفت تا اینکه قرآن را جمع کرد.

رسول خدا ﷺ فرمود: اگر مردم قرآن را همچنانکه نازل شده میخواندند دو نفر با هم اختلافی بیدا نمیکرد. "

امام باقرط الله فرمود: احدى از اين امت قرآن را جمع نكرد مگر وصسى

١ مستدرك الوسائل، ح ه ص ٢٠١؛ يحار الاتوار، ح ٤٧، ص ٥٣

٢ بحارالاتوار، ج ١٩٠٥ ص ٢٢٤؛ تفسير برهان، ج ٨٠ ص ٢٣٥

٣ تعسير برهان، ج اله ص ٢٩٤

۴ محار آلانو ر، ح ٨٩، ص ۴٨، تفسير برهان، ج ٨، ص ٣٩٣؛ بورالتفليل، ح ٥٠ ص ٧٢۶

#### محمد عَلَيْمُولِهِ ١

ابوبصير گويد از اسام صادق الله شنيدم كه سي فرمود: همانا قرآن بازدارنده است و اسر كننده، به بهشت اسر سي كند و از آتش جهنم باز مي دارد، در آن محكم و متشابه است، بر محكمات قرآن ايمان آورده و بدان عمل مي شود و اما به متشابه قرآن ايمان آورده ولي بدان عمل سي شود و آن قول خداوند است كه قرمود: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ايْعُاءَ الْفِئْنَةِ وَ ابْتِفَاءَ تَأْوِيلِهِ وَ مَا يَعَلَمُ تَأْوِيلَةً إِلا الله وَ الرّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَه ﴾ ، و آل محمد الله واسخون در علم هستند. "

امام صادق النافی فرمود: همانا قرآن روشنگر هر چیزی است و به خدا سوگند چیزی از نیاز بندگان فرو گذار نکرده که بندگان بدان نیاز مند باشند و تا آنجا که هیچ بنده ای نمی تواند بگوید کاش این هم در قرآن آمده بود مگر اینکه آن را هم خدا در قرآن آورده است. \*

تمام شد ترجمهٔ تفسیر قمی قرآن کریم در شب دوشنبه ساعت یک نیمهٔ شب مورخهٔ ۱۳۲۸/ مطابق با ۸/ رحب المرجب ۱۳۲۸ از حداوند منان عاجزانه درخواست میکنم که آنی ما را از قرآن جدا نکند و همواره با قرآن بودن و با قرآن زندگی کردن را نصیب ما بگرداند، به حق قرآن ساطق اقا امیرالمومنین علی بن ابیطالب

١ بحرالانوار، م ٨٩٠ ص ٤٨٤ نورالثقلير. بح ص ٧٢٧

٢. كافيء ج ٢٠٥٠ أنصير عياشيء ج ١٠ ص ١٠

٣. بحارالأنزار، ج ١٣٠ ص ١٩١ و ج ٨٩ ص ٨١

٢ كافي، ج ١١ ص ٥٩ د بحار الاتو لرء ج ٨٩ ص ١٨١ نصير مرهان ح ٨١ ص ٢٩٤

#### فهرست منابع

 ۱. علامه مجلسی، بحار الأنوار، ۱۱۰ جلد، مؤسسة الرفاء بیروت – لبنان، ۱۴۰۴ هجری قمری

 ۲. ثقة الاسلام كليني، الكافي (اصول، فروع، روضة)، ٨ جلد، دار الكتب الإسلامية تهران، ١٣۶٥ هجرى شمسى

شیخ صدوق، من لا یحضره الفقیه، ۴ جلد، انتشارات جامعه مدرسین
 قم، ۱۴۱۳ هجری قمری

 شیخ طوسی، التهذیب، ۱۰ جلد، دار الکتب الإسلامیه تهران، ۱۳۶۵ هجری شمسی

۵. شيخ حر عاملي، وسائل الشيعة، ٢٩ جلد، مؤسسه آل البيت عليهم السلام قم، ١٣٠٩ هجري قمري

ابو منصور احمد بن على طبرسي، الإحتجاج، یک جلد، نشر مرتضى مشهد مقدس، ۱۳۰۳ هجری قمری

٧ شيخ مفيد، الإختصاص، يك جلد، انتشارات كنگره جهانى شيح مفيد قم، ١٢١٢ هجرى قمرى

- ۸ حسن بن ابی الحسن دیلمی، إرشباد القلوب، دو جلد در یک محلد، انتشارات شریف رضی، ۱۴۱۲ هجری قمری
- ٩. شيخ صدوق، الأمالي، يك جلد، انتشارات كتابخانه اسلاميه، ١٣۶٢
   هجرى شمسى
- ۱۰. شیخ صدوق، التوحید، یک جلد، انتشارات جامعه مدرسین قـم، ۱۳۹۸ هجری قمری(۱۳۵۷ شمسی)
- ۱۱. شیخ صدوق، الخصال، دو جاد در یک مجلد، انتشارات جامعه مدرسین قم، ۱۳۰۳ هجری قمری
- ۱۲. محمد بن حسن فتال نیشابوری، روضهٔ الواعظین، یک جلد، انتشارات رضی قم
- ۱۳ حاکم حسکانی، شواهد التنزیل، ۲ جلد، مؤسسه چاپ و نشر، ۱۳۱۱ هجری قمری
- ۱۴ این فهد حلی، عدة الداعی، یک جلد، دارالکتاب الاسلامی، ۱۴۰۷ هجری قمری
  - ١٥ شيخ صدرق، علل الشرائع، يك جلد، انتشارات مكتبة الداوري قم
- ۱۶ فرات بن ابراهیم کوفی، تفسیر فرات، یک جلد، مؤسسه چاپ و نشر، ۱۴۱۰ هجری قمری
- ۱۷. سید شرف الدین حسینی استرآبادی، تأویل الآیات الظاهرة، یک جلد،
   سنشارات جامعه مدرسین قم، ۱۴۰۹ هجری قمری

۱۸ محدث نوری، مستدرک الوسائل، ۱۸ جلد، مؤسسه آل البیت علیهم السلام قم، ۱۴۰۸ هجری قمری

۱۹. شیخ طوسی، الأمالي، یک جلد، انتشارات دارالثقافة قم، ۱۴۱۳ هـجری قدری

۲۰ سید نعمت الله جزائری، قصص الأنبیاء ﷺ ، یک جلد، انتشارات
 کتابخانه آیت الله مرعشی قم، ۱۴۰۴ هجری قمری

۲۱ قـط الدین راوندی، قصص الأنبیاء الله ، یک جلد، چاپ بنیاد پژوهشهای آستان قدس رضوی، ۱۳۰۹ هجری قمری

۲۲. شیخ صدوق، کمال الدین، ۲ جلد در یک مجلد، دار الکتب الإسلامیه قم، ۱۳۹۵ هجری قمری

۳۳ جسین بن سعید اهوازی، المؤمن، یک جلد، انتشارات مدرسه امام مهدی (عج) قم، ۱۴۰۴ هجری قعری

۲۴. ابن شهراً شوب مازندرانی، مناقب آل أبي طالبطُ ب ۴ جلد، مؤسسه انتشارات علامه قم، ۱۳۷۹ هجری قمری

۲۵ امام على بن ابى طالب عليه السلام، نهج البلاغه، ۱ جلا، انتشارات دار
 الهجره قم

۲۶. محمد بن حسن بن فروخ صفار، بصائر الدرجات، یک جلد، انتشارات
 کتابخانه آیت الله مرعشی قم، ۱۴۰۳ هجری قمری

٢٧ احمد بن محمد بن خالد برقي، المحاسن، يك جلد، دار الكتب الإسلامية

#### قم، ۱۳۷۱ هجری قمری

۲۸ شیخ صدوق، معانی الأخبار، یک چلد، انتشارات جامعه مدرسین قم،
 ۱۳۶۱ هجری شمسی

۲۹ ابوالفضل على بن حسن طبرسى، مشكاة الأنوار، يك جلد، كتابخانه حيدريه نجف اشرف، ۱۲۸۵ هجرى قمرى

۲۰. رضى الدين على بن يوسف حلى، العدد القوية، يك جلد، انتشارات
 كتابخانه آيت الله مرعشى قم، ۱۳۰۸ هجرى قمرى

٣١. بحرائي سيد هاشم، البرهان في تفسير القرآن، تحقيق؛ قسم الدراسات
 الاسلامية موسسة البعثة – قم، بنياد بعثت تهران، سال چاپ: ١٢١٥ ق

۳۲. عروسی حویزی عبد علی بن جمعه، تفسیر نور الثقلین، تحقیق: سید هاشم رسولی محلاتی، انتشارات اسماعیلیان قم، سال چاپ: ۱۴۱۵ ق

٣٣. فيض كاشانى ملا محسن، تفسير الصافى، تحقيق حسين اعلمى، انتشارات المندر تهران، ١٤١٥ ق

۳۴. محمد بن مسعود عیاشی، تفسیر العیاشی، ۲ جلد، جایخانه علمیه تهران، ۱۲۸۰ هجری قمری

۳۵، عماد الدین طبری، بشارة المصطفی، یک جلد، چاپ کتابخانه حیدریه محف، ۱۲۸۳ هجری قمری

۳۶ حسین بن سمعید اهموازی، الزهد، یک جلد، جاپ سمید ابوالفضل حسینیان، ۱۴۰۲ هجری قمری ۳۷. محمد بن عمر کشی، رجال الکشي، ۱ جلد، انتشارات دانشگاه مشهد،
 ۱۳۴۸ هجری شمسی

٣٨. ابراهيم بن على عاملي كفعمي، البلد الأمين، يك جلد، چاپ سنگي

۳۹. قطب الدین راوندی، الدعوات، یک جلد، انتشارات مدرسه امام مهدی(عج) قم، ۱۴۰۷ هجری قمری

۴۰ سید علی بن موسی بن طاوس، فلاح السائل، یک جلد، انتشارات دفتر
 تبلیغات اسلامی قم

۲۱. شیخ طوسی، مصباح المتهجد، یک جلد، مؤسسه فقه الشیعه بیروت،
 ۱۲۱۱ هجری قمری

۴۲. ابراهیم بن علی عاملی گفعمی، المصباح، یک جلد، انتشارات رضی قم،
 ۱۴۰۵ هجری قمری

۱۳۳ ابن شهرآشوب مازندرانی، متشابه القرآن، ۲ جلد در یک مجلد، انتشارات بیدار، ۱۳۲۸ هجری شمسی

۲۲. تاج الدین شعیری، جامع الأخبار، یک جلد، انتشارات رضی قم، ۱۳۶۳ هجری شمسی

۲۵. شیخ مفید، الأمالي، یک جلد، انتشارات کنگره جهانی شیخ مفید قم،
 ۱۴۱۳ هجری قمری

۴۶. على بن عيسى إربلى، كشف الغمة، ٢ جلد، چاپ مكتبة بنى هاشمى تبريز، ١٣٨١ هجرى قمرى

۴۷. شهید ثانی، کشف الربیة، یک جلد، انتشارات مرتضوی، ۱۳۹۰ هجری قمری

۲۸. قطب الدین راوندی، فقه القرآن، ۲ جلد، انتشارات کتابخانه آیت الله
 مرعشی قم، ۱۳۰۵ هجری قمری

۲۹. سید رضی، خصائص الأئمة الله الله علیه مجمع البحوث آستان قدس رضوی، ۱۲۰۶ هجری قمری

۵۰ ابن ابی الصدید معتزلی، شرح نهج البلاغة، ۲۰ جلد در ۱۰ مجلد، انتشارات کتابخانه آیت الله مرعشی قم، ۱۴۰۴ هجری قمری

۵۱. حسن بن ابی الحسن دیلمی، أعلام الدین، یک جلد، مؤسسه آل البیت الله قم، ۱۴۰۸ هجری قمری

۵۲ شیخ صدوق، ثواب الأعمال، یک جلد، انتشارات شریف رضی قم، ۱۳۶۴ هجری شمسی

۵۳. رضى الدين حسن بن فضل طبرسى، مكارم الأخلاق، يك جلد، انتشارات شريف رضى قم، ۱۴۱۲ هجرى قمرى

۵۴. على بن جعفر على أ مسائل على بن جعفر عليه ال مؤسسه آل البيت اللي قم، ١٣٠٩ هجرى قمرى

۵۶ ابن قولویه قمی، کامل الزیارات، یک جلد، انتشارات صرتضویه نجف

اشرف، ۱۳۵۶ هجری قمری

۵۷. ابن نما حلی، مثیر الأحزان، یک جلد، انتشارات مدرسه امام مهدی (عج) قم، ۱۴۰۶ هجری قمری

۵۸ سید علی بن موسی بن طاوس، اللهوف، یک جلد، انتشارات جهان تهران، ۱۳۴۸ هجری شمسی

۵۹. ابن طیفور احمد بن ابی طاهر، بلاغات النساء، یک جلد، انتشارات شریف رضی قم

 ۶۰ طباطبایی سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، دفتر انتشارات اسلامی جامعه ی مدرسین حوزه علمیه قم، ۱۴۱۷ ق

Un properties

